थर्हम् श्रीयज्ञोविजयजैनग्रन्थमाला [२१–२२] श्रीवादिदेवसूरिविरचितः

# प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारः

श्रीरत्नप्रभाचार्यविनिर्मितया रत्नाकरावतारिकाल्यया व्याल्यया समलङ्कृतः ।

शास्त्रविशारदजैनाचार्यश्रीविजयधर्मसूरिपादा-म्मोजचञ्चरीकायमाणाभ्यां

श्रावकपं०-इरगोविन्ददास-वेचरदासाभ्यां संशोधितुः

स च

## वाराणस्यां

श्रेष्ठिमूराभाईतनुजहर्षचन्द्रेण निजधर्माभ्युदययन्त्राल्ये

मुल्यम् स्त्यकेष्यम् ।

YASHOVIJAYA JAINA GRANTHAMALA, 21,22.

 $\gg \ll$  THE

# PRAMĀŅANAYA~ TATTVĀLOKĀLANKĀRA

OF

SHREE VĀDI DEVASŪRI WITH THE COMMENTARY

BATHAKABAYATABIKA

SHREE RATNAPRABHACHARYA.

EDITED

UNDER THE BENIGN INFLUENCE AND PATRONAGE OF

SHASTRAVISHARAD JAINACHARYA SHREE VIJAYA BHARIMA SURI BY

HIS HOLINESS' MOST DEVOTED SERVANTS,

SHRAVAK PANDIT HARGOVINDDAS

AND

SHRVAK PANDIT BECHARDAS.

PRINTED AND PUBLISHED

BY
HARSHCHAND BHURABHAI
PROPRIETOR OF DHARMABHYUDAYA PRESS,
BENARES.

**♦**€€€ Veer–Era, 2437.

Price, Rs 3-0-0.

CEN RAL APON POLOGICAL
LIBRARY, ARN DELHI.

Acc. No. 13187

Date 6.4.1940

Call No. 1504/1404

Wel (21422)

## अर्हम्

#### प्रस्तावना ।

कः खल्वाहिततत्त्वाभियुक्तः, तार्किकचकचकवार्वित्वेन, प्रतिवादिभयक्करत्वेन च सुविश्चतानां मूलप्रन्थमेतं प्रणेतृणां वादिश्रीदेवस्रीणां सुविहित-सुगृहीतेन नामधेयेन नास्यत्यन्तं परिचितः ? । एतेषां जन्म विकमाकीद् वहि-वेद-चन्द्र-मूमिप्रमिते (११४३) वर्षे गूर्जरदेशान्त-गेते मुह्हाहृतनान्नि नगरे प्राग्वाटवंशमुक्तोपमस्य वार्तनागाह्वयस्य श्रेष्ठिनो जिनदेवीनाम्न्या गृहिण्याः कुक्षौ समजनिष्ट । प्रददे चेषां पितृभ्यां पूर्णचन्द्र इति नाम । पूर्वपुण्योदयवशेन निसर्गत एव संसाराद् विरक्तिचत्तेस्तैः, परित्यज्य मोहसाम्राज्यशालिनीं वैभविकीं मूर्च्छां, श्रीमन्मुनिचन्द्रस्रीणां समीपे विक्रमादित्याद् द्विषैञ्चेकेन्दुसंस्थे(११५२) संवत्सरे आहेती दीक्षा प्रतिपेदे । समतिष्ठिपंश्च दीक्षासमये गुरवस्तेषां रामचन्द्र इति नाम । सोकेनैव कालेनाऽचिन्त्यप्रतिमाप्रकर्णवश्चतेसः समभ्यस्य सर्वविषयाणि शास्ताणि, संप्राप्य वादविद्यायां परां काष्टां, विहृत्य चानेकेषु देशेषु, महतीषु समासु पराजयं लिमता नानाविधाः प्रतिवादिविशारदाः; यद्यभावकचरित्रे तचरित्रप्रतिपादन-परे एकविशे शक्ने—

"सद्वृतो जीवनच्छायो राजमानः स्वेतजसा । प्राग्वाटवंशमुक्ताऽऽसीद् वीरनागाभिषो गृही"॥ ७ ॥ इति श्रीप्रभावकचरित्रे स्पष्टं 'बीरनाग' इत्युक्षेखात् । ३ "दीक्षा ग्रुग्मशरेश्वरे " इति प्रभावक्रचरित्रे ।

१ "शिखिनेदाशिने जन्म" इति प्रमानकचरित्रे । २ यतु निर्णयसागरसुदितस्य प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारभाषानुवादपुत्तकस्य प्रसावनायां देवसूरिपितुर्नाम ' नागदेव' इति व्यळेखिः तिचन्त्यम्,

"शिवाद्वैतं वदन् बन्धः पुरे धवछके द्विजः ।
काद्मगिरसागरो जिन्ये वादात् सत्यपुरे पुरे ॥ ३९ ॥
तथा नागपुरे क्षण्णो गुणचन्द्रो दिगम्बरः ।
चित्रकृटे भागवतः शिवभूत्याख्यया पुनः ॥ ४० ॥
गङ्गाधरो गोपिगरौ घरायां घरणिघरः ।
पद्माकरो द्विजः पुष्करिण्यां च वाग्मदोखुरः ॥ ४१ ॥
जितश्च श्रीभृगुक्षेत्रे कृष्णाख्यो ब्राह्मणाद्रणीः ।
पृवं वादजयोम्मुद्रो रामचन्द्रः क्षितावभूत्" ॥ ४२ ॥

एवं च विश्वसिस्त्रपि विश्वे वादिमतङ्गजशार्दूळ्लेन परां प्रसिद्धि समासादितवतस्तान् सुयोग्यतयाऽतिप्रसन्नचित्ता गुरवो 'वेनस्रिर' इति नामदानपूर्वकं विक्रमात् ११७४ वर्षे स्रिपदे न्यवीविशन् ।

पिभविदिभवरैरणहिल्छपुरपत्तने श्रीसिद्धराजजयसिंहक्षितिपतेर्नानाः शास्त्रविद्यारदेरनेकेः प्रामाणिकप्रकाण्डेमिण्डितायां चतुरङ्गायां परिषदि तर्ककिश्चेरनस्थैविकस्पकस्पनाजां एराभृति प्रापितश्चतुरश्चीतो सभाछ छन्धजयप्रतिष्ठोऽपि कुमुदचन्द्रनामा दिगन्वराचार्यः, समर्थितश्च सम्युक्तिस्तिकं नारीनिर्वाणविधिः, प्रभावमापादितं श्वेताम्वरं शासनम्, समुत्तिमतश्च स्वकीयो विमलो यशःस्तम्भः । तदानीं च समामध्यमध्यासीनेरन्यगच्छीयरपि बहुमिर्जगिद्दिस्यातेः श्रीभद्वेमचन्द्राचार्यप्रभृतिमः स्रिपिभः, अपतिवद्दिर्दिनंजं कवित्वकीश्चलं, परां स्त्रुतिमुपनीता

जन्माऽभवत्त्रभोन्योमवाणशम्भौ व्रतं तथा" ॥ ८४८ ॥

इति प्रभावकचरित्रे श्रीहेमचन्द्राचार्यप्रवन्धगतश्चोकेन हेमचन्द्राचार्याणां बा-दिश्रीदेवसूरिसमानकालिकत्वं सुप्रतीतम् ।

९ "श्रीदेवसूरिरपरश्च जगत्प्रसिद्धो वादीश्वरोऽस्तगुणचन्द्रमदोऽपि बाल्ये" इति गुर्वावल्यां श्रीसुनिसुन्दरसूर्योऽपि ।

२ "वेदाश्वशङ्करे वर्षे सूरित्वसभवत् प्रभोः" इति प्रभावकचरित्रे ।

३ "शरवेदेश्वरे वर्षे कार्तिके पूर्णिमानिशि ।

वादीन्द्राः श्रीदेवस्रिपादाः; तथा च प्रभावकचरित्रे—
"श्रीसिद्धहेमचन्द्राभिधानशब्दानुशासने।
सूत्रधारः प्रशुः श्रीमान् हेमचन्द्रप्रभुक्षेगौ"॥ २५०॥

तथाहि--

यदि नाम कुमुदम्बन्द्रं नाजेष्यद् देवस्रिरिहिमस्यिः । किंदिपरिधानमधास्यतं कतमः श्वेताम्बरो जगिति ? ॥२५१॥ श्रीचन्द्रस्रयस्त्रत्र सिद्धान्तसेव मृतंयः । शासनोद्धारकूर्मायाऽशासन् श्रीदेवस्रये ॥ २५२ ॥ श्रीमदेवगुरौ सिंहासनस्थे सित भास्तित । प्रतिष्ठायां न लग्नानि वृत्तानि महतामिष "॥॥ २५३ ॥

अपरैरिप तत्समानकालिकैः, पश्चाद्वाविभिश्च भृरिभिः स्रिभि-वीदिवयीणां जयश्रीसमागमस्य, चार्त्ववेद्यवैद्यारद्यस्य, माहास्योत्कीर्त-नस्य, सत्तासमयाद्युपवर्णनस्य च तत्त्व्यम्थेषु विहितः संवादः सुस्पष्टं खोचनगोचरीभवति, तथाहि—

" वैरत्र स्त्रप्रभया दिगम्बरस्याऽर्षिता पराभृतिः । प्रस्तक्षं विद्वधानां जयन्ति ते देवसूरयो नव्याः "॥ (पृष्ठ १)

"आञ्चावासःसमयसमिघां संचयेश्चीयमाने श्चीनवाणोचितञ्जचिवचश्चातुरीचित्रभानो । प्राजापत्यं प्रथयति तथा सिद्धराजे, जयश्ची-यैस्योद्वाहं व्यघित स सदा नन्दताद् देवस्रिः"॥ (पृष्ठ १८६)

( रत्नाकरावतारिकायां श्रीरत्नप्रभसूरयः )

"शिष्यः श्रीमुनिचन्द्रस्रिमुनिभिगींतार्थन्द्रामणिः
पट्टे स्रे विनिवेशितस्तद्तु स श्रीदेवस्रिग्धुः ।
आस्थाने ज्यसिंहदेवनुपतेर्थेनाऽस्तादिग्वाससा
स्त्रीनिर्वाणसमर्थनेन विजयस्तम्भः समुत्तम्मितः "॥
( उपदेशमालाटीकाप्रशस्तौ रवप्रमस्रस्यः )

प्रतान्निर्माणकालस्तु प्रन्यकर्तृभिस्तत्रैव " विक्रमाट् वसुलोकार्कवर्षे माचे समर्थिता" इत्येनेन प्रतिपादितः ।

''अनन्यसाधारणशीलसंपदे विनम्रविद्वजनमृद्धिताऽऽपदे । दिगम्बराडम्बरमङ्गसूरये प्रणम्य तस्मै गुरुदेवसूरये "॥ २ ॥ "श्रीदेवसूरिसुगुरोः स्फुटनाममन्त्रनित्यस्मृतिस्तदुपदेशवशेन वृत्तिम् । श्रीमन्<u>मुनी</u>न्द्रमुनिचन्द्रकृतावमुष्यां सूरिर्महेश्वर इति प्रकटां चकार''॥१॥ (आवश्यकसप्ततिटीकायां श्रीमहेश्वराचार्याः)

"श्रीदेवसूरियमुखा बभृबुरन्येऽपि तत्पादपयोजहंसाः। येषामबाभारचितस्थितीनां नालीकमैत्री सुदमाततान" ॥ ( जिन्धर्मप्रतिबोधे श्रीसोमप्रभसूरयः )

"भेजेऽवकीर्णतां नम्नः कीर्तिकन्थामुपार्जयन् । तां देवसूरिराव्छिद्य तं निर्मन्थं पुनर्व्यधात्''॥ १ ॥

(श्रीडेदयप्रभदेवाः)

" स्नै श्रीकरीसप्तकवादिदेवाचार्यस्य शिष्योऽजनि रामचन्द्रः । सुरिर्विनेयो जयमङ्गलोऽस्य प्रशस्तिमेतां सुकृती व्यथत्त "॥ "वस्त्रप्रतिष्ठाचार्याय नमः श्रीदेवसूरये। यत्प्रसादमिवाऽऽख्याति सुखप्रश्नेषु दर्शनम्"॥ ( सँमरादित्यसंक्षेपे श्रीप्रबुद्धाचार्याः )

"वादविद्यावतोऽद्यापि लेखशालामनुज्झता । देवसूरिप्रभोः साम्यं कथं स्याद् देवसूरिणा ? " ॥ "बाईस्पत्याधिपत्यस्य पातने प्रथितोद्यमः । अपूर्वः कोऽपि लोकेऽस्मिन् देवस्रिः कृतोदयः"॥

#### १ एतद्ग्रन्थविरचनसमयः---

"शशि-जलधि-सूर्यवर्षे शुचिमासे रविदिनसिताष्टम्याम् । जिनधर्मप्रतिबोधः क्लुप्तोऽयं गूर्जरेन्द्रपुरे" ॥ १४ ॥

इति प्रशस्तिप्रान्तभागे अन्थकर्तृभिः स्वयमेवोदटङ्कि ।

२ स्याद्वादमञ्जरीप्रणेतृणां श्रीमल्लिपेणसूरीणां गुरवः, धर्माभ्युदयमहाकाव्या-दिविनिर्मातारश्च ।

3 Ipigraphia Indica. Vol. ix. p. 79.

४ "वर्षे वारिधिपक्षयक्षगाणिते श्रीवर्धमानस्थितिश्वकेऽमुं" इत्येतत्प्रशस्तिपा-न्तभागोलेखेन प्रन्थस्याऽस्य निर्माणाऽवसरो विकसार्कसंवत १३२४ हपः प्रतीयते । 
> "वादिश्रीदेवस्रेगेणगगनिवधोर्विश्रता शारदाया नाम प्रत्यक्षपूर्व सुजयपदभृतो मङ्गलाह्नस्य सुरेः। पादद्वन्द्वारविन्दे बुधमथुपहिते सृङ्गसृङ्गिं द्यानो वृत्तिं सोमोऽभिरामामङ्गत कृतिमतां वृत्तरबाकरस्य"॥

(वृत्तरत्नाकरटीकायां श्रीसोमचन्द्रपण्डिताः )

"नानो यद्यातिभाधर्मात् कीर्तियोगपटं स्ववन् । द्वियेवाऽस्याजि भारस्या देवस्रिईदेऽस्तु वः ॥ १ ॥ सत्रागारमशेषकेवरुभृतां भुक्तिं तथाऽस्थापय-न्नारीणामपि मोक्षतीर्थमभवत् तशुक्तियुक्तोत्तरैः । यः श्वेताम्बरशासनस्य विजिते नग्ने प्रतिष्ठागुरु-स्तदेवाद् गुरुतोऽप्यमेयमदिमा श्रीदेवस्रिमुस्" ॥ २ ॥

( प्रवन्धचिन्तामणी श्रीमेस्तुङ्गाचार्याः )

"अतिष्ठिपन् निर्हेतिसङ्गनाजने विजित्य ये दिक्परमागमोकिभिः। विवादिवद्याविद्वरं वदावदा जयन्ति तेऽमी मुभुदेवसूरयः"(ए० २) "सिताम्बराणामिप येश्च दर्शनं स्थिरं कृतं गूर्जरभूमिमण्डले। चलाचलं दिक्परवादवात्यया मनोमुदे ते मम देवसूरयः"॥ (")

अयं प्रन्थो विक्रमार्कात् १३२९ वर्षे पण्डितैनिर्मितः, यत्त एव प्रन्थान्त-मागे—

<sup>&#</sup>x27;'श्रीविकमनृपकाले नन्द-कर-कृपीटयोनि-शशिसंख्ये। समजनि रजोत्सवदिने वृत्तिरियं मुग्धवोधकरीं''॥ ४॥

२ "एतद्प्रन्थानिर्माणसमयः

<sup>&#</sup>x27;'त्रयोदशखन्दशतेषु चैकषष्टयाधिकेषु क्रमतो गतेषु । वैशाखमासस्य च पूर्णमायां प्रन्यः समाप्ति गमितो मितोऽयम्''॥ इति पद्यमुपन्यस्यद्विप्रन्यकर्तृभिरेव प्रखपादि ।

''तत्पट्टाचलपूर्वपर्वतिहारः श्रक्षारतिग्मध्यतिः स्कूर्जैक्कोमुदचन्द्रधामनिहतिप्रख्यातकीर्तिष्रजः । तापव्यापदपाकृतिप्रमुदितैरासेब्यमानो सृशं सच्चकैः सततं चिरं स जयति श्रीदेवसूरिमशुः" ॥ (पृष्ठ-३५३) (शाँन्तिनाथमहाकाव्ये श्रीमुनिमद्रसूरयः)

"तस्याऽभवन्नजितदेवमुनीन्द्र<u>वादिश्रीदेवस्</u>रिवृषभप्रमुखा विनेयाः"॥२४॥ ( क्रियारत्नसमुचये श्रीगुणरत्नस्र्रयः )

"अष्टहयेशिमतेऽब्दे विक्रमकालात् दिवं गतो भगवान् ।
श्रीमुनिचन्द्रमुनीन्द्रो ददातु भद्राणि सङ्घाय ॥ ७२ ॥
तस्मादमूर्तिजतदेवगुरुर्गरीयान् प्राच्यस्तपःश्चतनिधिर्जलिधर्गुणानाम् ।
श्रीदेवस्तिरपरश्च जगव्यसिद्धो वादीश्वरोऽस्तगुणचन्द्रमदोऽपि बाल्ये ॥७३॥
येनाऽदितश्चतुरशीतिसुवादिलीलाल्ज्योलस्त्रमयरमामदकेलिशाली ।
वादाहवे कुमुदचन्द्रदिगम्बरेन्द्रः श्रीसिद्धसूमिपतिसंसदि पत्तनेऽसिन्॥७४॥
वेदसुनशिमितेऽब्दे देवगुरुर्जगदत्तुत्तरोऽस्सुदितः"

(गुर्वावल्यां श्रीमुनिसुन्दरसूरयः)

 श्रीयशोविजयजैनग्रन्थमालायां मुद्रितम् । एतद्ग्रन्थिनर्माणकालप्रतिपादन-परं तत्रस्थिमिदं पद्यम्—

५ नयन ''अन्तरिक्ष–रजनीहृदीश्वर–ब्रह्मवक्त्र–शशिसंख्यवत्सरे । वैकसे ग्रुवितपोजयातिथो शान्तिनाथचरितं व्यरच्यत'' ॥१७॥

२ श्रीयशोविजयजैनश्रन्थमालायां प्रसिद्धिमानीतोऽयं श्रन्थः । इदंप्रन्थप्रण-यननिर्णयनाय--

"काळे षड्-रस-पूर्ववत्सरिमते श्रीविक्रमार्काद् गते गुर्वोदेशवशाद् विमृत्य च सदा खान्योपकारं परम् । प्रन्थं श्रीगुणरत्नसूरिरतनोत् प्रज्ञाविहीनोऽप्यमुं निर्हेतुपक्वतिप्रधानजनतैः शोष्यस्त्वयं धीधनैः॥ ६३ ॥

इति तत्प्रशस्तिप्रान्तमागे स्थितोऽयं श्लोक एव पर्याप्तः।

 श्रीयशोविजयजैनप्रन्थमालायां प्राकास्यं प्रापितोऽयं प्रन्थः । एतद्विधान-समयमिममुक्षिखन्ति प्रन्थकाराः-

" रस-रस-मनुमितवर्षे मुनियुन्दरसूरिणा कृता पूर्वम् । मध्यस्थैरवधार्या गुर्वाळीयं जयश्रीदा " ॥ " श्रीमुनिचन्द्रस्रिशिष्याः श्रीअजितदेवस्रिवादिदेवस्रिप्रसृतयः। तत्र वादिश्रीदेवस्रिभः श्रीमदणिहरुप्रस्तने जयसिहदेवराजस्याऽनेकविद्वज्जनकर्तित्वा सभायां चतुरशितिवादरुव्ध्यजयस्य दिगम्बरचक्रवर्तिनं वादिष्टपुं कुमुदचन्द्राचार्यं वादे निर्जित्य श्रीपत्तने दिगम्बरप्रवेशो निवारितोऽद्यापि प्रतीतः। तथा वि०चतुरिधकद्वादशशत(१२०४)वर्षे फलवर्ष्द्रिमामे चैत्यविम्बयोः प्रतिष्ठा कृता, तत्तीर्थं तु सम्प्रलिपं प्रसिद्धम्। तथा आरासणे च श्रीनेमिनाधप्रतिक्षा कृता। चतुरशितिसहस्र (८४०००)प्रमाणः स्याद्वादरत्नाकरनामा प्रमाणश्रन्थः कृतः। येम्यश्च यन्नामेव स्थातिमचतुरिद्रासित्वस्त्रिक्षेत्रद्रिषके एकादशस्त्रति (११३४)वर्षे जन्म, द्विपञ्चशत्रविके(११५४)दक्षित। चतुःसप्तत्विके(११७४)स्तिपदम्। पद्विशास्विकद्वादशशत(१२२६)वर्षे श्राव-णवदिससम्यां गुतैः स्वर्गः॥

(तपागच्छपट्टावल्यां श्रीधर्मसागरोपाध्यायाः)

प्रतिपादितरुचैतेषां वादिपुङ्गवानां प्रपञ्चेन प्रवन्धो सुँद्रितकुमुद-चन्द्रप्रकरण-प्रमावकचरित्र-प्रवन्धचिन्तामण्यादिग्रन्थेषु पूर्वकालिकैती-स्तैविंद्वद्वरैः, इति विशेषार्थिभ्यस्तत्रैव विलोकनार्थं विज्ञप्यते ।

एभिर्वादिकुळोत्तंसैः प्रभातस्मरणकुळक-श्रीमुनिचन्द्रस्र्रिस्तुति-श्रावकधर्मकुळकादिव्यतिरिक्तोऽस्यैव अन्थस्य विस्तरेणार्थमतिपादनपरश्च-तुरशीतिसहस्रश्लोकप्रमितः स्याद्वादरलाकरास्त्र्यो यथार्थनामा प्रमाणप्र-न्थोऽपि निरमायि ; यस्य परिचयार्थं महत्त्वपूर्णत्वं सकळतर्कप्रन्थमौ-िळमुकुटत्वं च परिचायिदां—

"इह हि लक्ष्यमाणाऽक्षोदीयोऽर्थाक्षूणाक्षरक्षीरनिरन्तरे, तत इतो इत्यमान-

१ श्रीयशोविजययन्थमालायां मुद्रितमिदं प्रकरणम् ।

२ यत् स्याद्वादरत्नाकरे प्रथमपरिच्छेदपर्यवसाने वादिवर्याः--

<sup>&</sup>quot; इति सकलतार्किक-वैयाकरण-सद्धान्तक-सह्दय-कविचकचकवर्ति- चारित्र-चूडामणि-सुविहितसुग्रहीतनामधेयश्वेताम्बराधिपश्रीमन्सुनिचन्द्रसूरिचरणसरसीरहोप-जीविना श्रीदेवाचार्थेण विरचिते स्याद्वादरत्नाकरे प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारे प्रमा-णस्करुपनिर्णयो नाम प्रथम: परिच्छेद: ।

स्याद्वादमहासुद्वासुद्वितानिद्रप्रमेयसहस्रोत्तुहरङ्गत्तरङ्गभिक्षसङ्गरोभाग्यभाजने, अतुल्फलमरभ्राजिण्णुभूयिष्ठागमाभिरामातुच्छपरिच्छेदसंदोहशाद्वलासञ्चनानन्ति कुझे, निरुपममनीषामहायानपात्रच्यापारपरायणपुरुपप्राप्यमाणाऽप्राप्तपूर्वरत्न-विद्येषे, क्यचन वचनरचनानवयगद्यपरम्पराप्रवालजालजिर्छे, क्यचन सुकुमारकान्तालोकनीयास्तोकहलेकमौतिकप्रकरकरियते, क्यचिद्वेकान्तवादोपकिल्पताऽ-तल्यविकल्पकछोलोछासितोद्दामनूषणाद्विविद्याच्यमाणानेकतीर्थिकनकचकचका-छे, क्यचिद्यगतादोपदोषाऽनुमानाभिधानोद्वर्तमानसमानपाठीनपुष्टच्छटाच्छो-द्योच्छवद्वच्छाकिरहलेपसंजायमानमातैण्डमण्डलप्रवाण्डस्वारेक् क्यापि तीर्थिकप्रस्थाप्यमित्यस्याभिक्षमान्वस्याप्यमित्यस्याप्यमानप्रवानक्यमानक्य-स्वार्यमानम्भावेषान्वस्याप्रमानप्रवानक्यमानक्य-स्वर्यमानम्भावेषान्वस्याप्रमानप्रवानक्यमानक्य-स्वर्यक्षितस्यप्रदेशाप्यमानप्रवानक्यमानक्य-स्वर्यक्षितस्यप्रदेशानमभ्याप्रस्यप्रदर्शोदेवस्रितिस्वितस्य स्याद्वादरत्नाकरे-"

- " प्रभूतं चात्र वक्तव्यं तचोक्तमेव बृहद्वृत्तौ वितत्य श्रीपूज्यैः"
- " एतदत्र विततीक्रियमाणं प्रस्तुतेतरिदव प्रतिभाति । विस्तराय च भवेदिति चिन्त्यं तद् विङोक्य गुरुगुन्फितवृत्तिम् "।
- " आक्षेपश्च समाधिश्च ज्ञेयौ रत्नाकरादिह "।
- " भङ्गः कथात्रयस्याऽत्र निग्रहस्थाननिर्णयः । श्रीमदरत्नाकरग्रन्थाद् धीधनैरवधार्यताम् ॥

यतः---

प्रमेयरत्वकोटीभिः पूर्णो रत्नाकरो महान् "।

( रत्नाकरावतारिका )

" स्याद्वादरत्नाकरतर्कवेधा मुद्दे स केषां न हि देवस्रिः ? "।

( गुर्वावली )

" स्याद्वादरत्नाकर इत्यस्ति तर्कों महत्तमः । वादिवृन्दारकश्रीमदेवसूरिविनिर्मितः" ॥ १ ॥

( रत्नाकराचतारिकापञ्जिका )

" कान्ताननेकान्तमतावरुम्बिनः स्याद्वादरःनाकरवाङ्मयादिकान् "।

(विजयप्रशस्तिमहाकाव्ये)

" स्याद्वादरलाकरनामा, अणिह्लुपुरपत्तने श्रीसिद्धराजजयसिंहदेवममुख-

महासम्यसमक्षं कुमुदचन्दाख्यदिगम्बराचार्येण सह विवादं कुर्वाणेर्छव्यज्ञय-वादैर्वादिश्रीदेवस्रिपादैः कृतश्रदुरज्ञीतिसङ्खप्रमाणः प्रमाणप्रन्थः "।

( विजयप्रशासेरपरितनश्चोकंस्य टीका )

इत्यादयः पाक्तनैरनृचानैरुल्लेखिता उल्लेखा एवाऽलं भविष्यन्ति, इति क्रुतमत्र बहुभाषितेनाऽस्माकम् । एतेनैतेषां वादिसिंहानां सर्व-शास्त्रविषयकं प्रौढपाण्डित्यं परमाविषमिषगतिभत्यप्यास्माकीनं वक्तव्यं सामथ्योदेव निर्व्यूढं भवति ।

एतस्या रत्नाकरावतारिकाख्यायाधीकायास्तु विनिर्मातारस्तार्किक-मतिक्कका रत्नप्रमस्र्ययस्तेषामेव वादश्रेणिशिरोमणीनां शिष्योत्तंसाः समभ्वन्, इति टीकाकृतः स्वयं स्वविरचितेषु तत्तद्ग्रन्थेषु प्रत्यपीपदन्; तथाच रत्नाकरावतारिकायाः प्रान्ते--

> " प्रज्ञातः पदवेदिभिः स्फुटदशा संभावितस्तार्किकैः कुर्वाणः प्रमदाद् महाकविकथां सिद्धान्तमार्गाध्वगः । दुर्वाथङ्करादेवस्रिकरणाम्भोजद्वयीषट्पदः श्रीरत्नप्रमस्रिरिस्पतरधीरेतां व्यथाद् द्वृत्तिकाम् " ॥ ५ ॥

#### उपदेशमालाटीकायामपि-

- " पायं पायं प्रवचनसुघां प्रीयते या प्रकामं स्वैरं स्वैरं चरति कृतिनां कीर्तिवछीवनेषु । दोग्धी कामान् नवनवरतैः, सा सृशं प्रीणयन्ती माद्यवत्सान् जयति जगति श्रीगवी देवस्रेः "॥
- " तत्पट्टप्रभवोऽभवन्तय गुण्यामाभिरामोदयाः श्रीमद्रेश्वरसूरयः द्वाचिधयस्तन्मानसप्रीतये । श्रीरत्तप्रमसूरिभिः द्युमकृते श्रीदेवसूरिप्रभोः शिष्यैः सेयमकारि संमदकृते वृत्तिर्विशेषार्थिनाम् "॥

रत्नाकरावतारिकापञ्जिकायां श्रीराजशेखरसूरयश्च-

" श्रीदेवसूरिशिष्येन्द्रैः श्रीरत्नप्रससूरिभिः।

तत्र टीका रुषुश्रके रुनाकरावतारिका "॥ प्रवन्धचिन्तामण्यां श्रीमेरुतुङ्गाचार्या अपि—

"अथ देवसूरिप्रमो रत्तप्रभाभिधानः प्रथमशिष्यः क्षपामुखे गुप्तवे-षतया कुमुदचन्त्रस्य गुरूदरे गर्तः"।

एतेन य एव वादिवर्याणां समयः स एवैतेषां टीकाकृतामि, इति निःसंशयं प्रतीयते ।

अत्र प्रन्थे मूलस्त्राणां स्फुटतरमर्थप्रकाशनम्, तत्र तत्र विप्र-तिपन्नानामन्यदर्शनानां मतस्योपस्थापनम्, युक्तिततिभिजिनमताऽनुमतं तत्प्रतिविधानं च तादृश्या सहृद्यसृद्धयङ्गमया लालिल्यपूर्णया भाषापद्धत्या निर्विणितं, यादृशी विरलमेव तर्कश्रन्थेप्यन्येषूपलभ्यते ।

यन्थस्याऽस्य दर्शनविषयक्तवेन स्वामाविकं काठिन्यं, तत्राऽपि प्रौढलेखसहकृतगभीराशयत्वेनाऽतिकृच्छ्गम्यत्वं च विज्ञाय तदर्थाव-बोधसहाये पण्डित<u>श्रीज्ञानचन्द्र</u>मरुधारिश्रीराजशेखरसूरिभ्यां टिप्पण-पञ्जिके निरमायिषाताम्, ये अद्यापि विद्यमानतां विश्वतः ।

एते चं टीकाकाराः शाब्दिकचेतश्चमस्कारचञ्चून् शब्दमयोगान् प्रयुक्षानाः समस्युचन् निजां व्याकरणपारदर्शिताम्, सुमनोमनोहरै-रनवचैः पद्यैरेव संपूर्णमपि महीयांसं चक्षुःप्राप्यकारितावादं समुपन्यस्यमाना आवीविदल्लासीयां साहित्यशास्त्रप्रवीणताम्, पुनः पुनः परा- इत्तेस्त्रयोदशिरेव वर्णेजगत्कर्तृत्वनिराकरणं निर्मिमाणाश्च पर्यचीचयन् स्वयमेव स्वकीयमद्भुतास्पदं प्रतिभाष्टकर्षम्, इति ग्रन्थस्थाऽस्य सम्-

९ एवं च 'वादिदेवसूरिणामेव शिष्याः श्रीरत्नप्रससूरयः' इति प्रतिपादनपरे-ष्वनेकेषु निद्गेषेषु प्रमाणेषु सत्स्विप, यदेतद्भाषानुवादपुस्तकप्रस्तावनायां केनापि श्रीरत्नप्रससूरीणां गुरुत्वेन श्रीभद्रेच्वरसूर्य उपन्यस्ताः, तत्र विना तत्प्रस्तावकस्याऽ-इतां, किमन्यत्कारणमभिधातुं शक्यते ? ।

लचूलं सुविचारं विलोकनेन विनिश्चेष्यन्ते विपश्चितः, स्वयं श्रद्धास्यन्ते च टीकाक्वद्भिर्यन्थपर्यवसानप्रतिपादितमिदं अन्थमहत्त्वप्रदर्शकं पद्यमिए—

> " वृत्तिः पञ्च सहस्राणि येनेयं परिपट्यते । भा-रती भारती चास्य प्रसर्पन्ति प्रजल्पतः " ॥

श्रीमद्रत्नप्रसस्रिभिरन्येऽपि श्रीनेमिनाथचरित-उपदेशमालाटीका— मतपरीक्षापञ्चाशदादयो नानाविधा अन्था अग्रन्थिपत, यैरपि तेषां विविधशास्त्रविचक्षणता, प्रतिमाप्राग्मराधिकारिता च बाढं प्रतीतिपथ-मवतरित ।

किञ्च, स्वयं वादिपुङ्गवा अपि निजे स्याद्वादरत्नाकरे दलोकिमिर्म ससुपन्यस्यन्तश्चित्ताकर्षकेः शब्देः श्रीरत्नप्रमसूरिभ्यः रलाधन्ते—
"किं दुष्करं भवतु तत्र मम प्रबन्धे यत्रातिनिर्मल्मितः सतताभियुक्तः ।

<u>भवेश्वरः</u> प्रवरस्किसुधाप्रवाहो रूल्वप्रभक्ष भजते सहकारिभावस् ?" ॥१॥

प्तन्सुद्रणावसरे यान्यादर्शपुस्तकानि येषां महात्मनां सान्निध्या-दुपलब्धानि, तानि, तेषां धन्यवादार्पणपूर्वकसुपकाराङ्गीकारसहकाराणि नामानि चात्रोळिख्यन्ते ।

- पन्न्यासश्रीवीरिवजयानां पुस्तकमेकं, ग्रुद्धं, प्राचीनं, प्रान्ते एत-दुक्षेससमन्वितं च-
  - " संवत् १४९५ वर्षे ज्येष्टञ्जुक्त ९ भृगुवासरे महं नारदलिखितम् "
- २ मुनिराजश्रीजयविजयानां पुस्तकमेकं शुद्धं, प्राचीनं च ।
- भावनगरश्रीसंघभाण्डागारस्य पुस्तकमेकं शुद्धं, नातिप्राचीनम्,
   अन्तेऽक्षरेरेतैः सहक्रतं च
  - " संवत् १७०० वर्षे प्रथमचैत्रमासे कृष्णपक्षे ३ शनौ दिने "
- वाराणसेययतिवर्यश्रीनेमिचन्द्राणां पुस्तक्रमेकं नवीनं, शुद्धं च ।
   एवं च पुस्तकचतुष्टयसाहाय्येन महता परिश्रमेण शोधितमुद्धिते

ऽप्यस्मिन् पुस्तके 'मनुष्यसहसुवो आ्रान्तयो दुर्निवाराः ' इति नियमेन याः काश्चनाऽग्रुद्धयः स्थिता भवेयुः, ताः कृपां विधाय स्वभावसुन्दराः सज्जनाः शोधयन्तु-

इति प्रार्थयेते-हरगोविन्द-वेचरदासौ ।



# श्रीरत्नाकरावतारिकास्थवादस्थळा-

## नामनुक्रमः।

#### प्रथमः परिच्छेदः ।

प्र० पद्धिः

विषयः ।

- ६ २ आदिवाक्यकरणाऽकरणाच्चीयां बौद्धसम्मतः शब्दार्थसंबन्धख-ण्डनात्मकः पूर्वपक्षः, तदुत्तरं, वाक्यकरणेऽनेकान्तवादाभ्यु-पगमश्र ।
- ११ १२ न्यायमार्गानुयायिभिः कापिकैश्च कल्पितस्य 'अर्थोपकविश्वहेतुः प्रमाणम् 'इत्येतस्प्रमाणळक्षणस्य, मीमांसकाऽभिग्नेतस्य 'अन-थिगतार्थांऽथिगन्तु प्रमाणं ' इति प्रमाणख्यक्ष्यस्य च परा-करणस् ।
- १२ २३ स्वर<del>चि</del>तप्रमाणस्रक्षणकण्टकोद्धारः।
- १६ ११ सन्निकर्पप्रामाण्यपरासनम् ।
- १८ १७ ताथागताऽभिमतनिर्विकल्पकप्रत्यक्षप्रामाण्यनिरासः।
- २३ १२ विपर्ययममन्वानस्य विवेकाऽऽख्याति च स्वीकुर्वाणस्य प्रामा-करस्य तन्मतोपस्थापनपूर्वकं प्रतिविधानम् ।
- २७ २६ शून्यवादखण्डनम्, अवयविवादनिराकरणं च।
- ३४ १२ बाह्यार्थापकापिनां ब्रह्मवादिनां समीक्षा, बाह्यार्थव्यवस्थापना च।
- ३७ २० खसंवेदनप्रत्यक्षविरोधिनां भाहानां निराकरणम् ।
- ३९ १९ ज्ञानान्तरवेद्यज्ञानवादिनां यौगानामवमाननम् ।
- ४९ २५ एकान्तेन स्वतः परतश्च प्रामाण्याऽप्रामाण्यवादिनां जैमिनीयानां तिरस्करणम्, यच स्वमते प्रामाण्यमप्रामाण्यं चोभयमपि परत-एचौत्पत्ती, ज्ञसौ तु स्वतः परतश्चेति, तद्यवस्थापनं च ।

#### द्वितीयः परिच्छेदः।

४७ २१ प्रत्यक्ष-परोक्ष-प्रमाणद्वयन्यवस्थापना, अन्येषां च तेष्वेवान्तर्भावः।

|   | ão         | पङ्किः |
|---|------------|--------|
|   | 4.8        | २३     |
|   | ५९         | Ę      |
|   | <b>ξ</b> 8 | २२     |
|   | ७२         |        |
|   |            | २२     |
|   | ७७         | 8      |
|   | ८१         | ₹      |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   | 2          | 30     |
|   | , <b>ર</b> | २७     |
|   | ٠ و        | 32     |
| 1 |            |        |
|   | ٩          | 33     |
|   |            |        |
|   | 90         | २७     |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   | ३५         | 32     |
|   | •          | -      |
|   | 26         | 9      |
|   |            |        |
|   | 83         | 8      |
|   |            |        |
|   |            |        |
|   | 86         | २५     |
|   |            |        |
|   |            |        |

विषय: ।

५१ २३ चक्षुःप्राप्यकारित्वखण्डनम्।

५९ ६ श्रोत्रेन्द्रियाऽप्राप्यकारित्वोत्थापनम् ।

६४ २२ तमञ्छाययोर्द्रव्यत्वसंस्थापनम् ।

७२ २२ सर्वज्ञसत्ताऽऽवेदनपूर्वं मीमांसकनिराकरणम्।

७७ ४ जगत्कर्तृत्वविध्वंसः।

८१ ३ केवळिकवळाहारसिद्धिः, तां चानभ्युपगच्छतां दिगम्बराणा-मपाकरणम् ।

## तृतीयः परिच्छेदः ।

१० स्मृतिप्रामाण्यव्यवस्थापनम्।

३ २७ उपमानप्रमाणनिराकरणपूर्वे प्रत्यभिज्ञानप्रामाण्यस्थिरीकरणम् ।

 १२ बौद्धाऽभिमतस्य व्याप्तिनिर्णायकस्य निकल्पस्य निराकरणम् , तर्के एव व्याप्तिनिश्चेतृत्वप्रामाण्ययोदैवीकरणं च ।

 ५३ अनुमानप्रमाणतास्थापनपुरस्सरं चार्वाकाभिप्रेतस्य 'प्रत्यक्ष-मेवैकं प्रमाणम् ' इति सिद्धान्तस्य पराकरणम् ।

१० २७ सद्धेतुळक्षणसमाछोचनापूर्वे परप्रतीतानां त्रिळक्षण–पञ्चळक्षणा-ऽऽस्मकानां हेतूनां व्यभिचारित्वप्रदर्शनम् ।

## चतुर्थः परिच्छेदः ।

३५ १२ आप्तवचनप्रमाणतास्थापनान्तर्गतं कणादेष्टस्य अनुमाने शब्दा-न्तर्भावस्य खण्डनम् ।

३८ ७ आसस्वरूपनिरूपणेन सार्धे श्रुतीनामपौरुपेयत्वाङ्गीकारे दोषो-द्वावनम् ।

४३ ४ शब्दनिस्यत्वाऽनिस्यत्वसिद्धिपुरस्सरं तेषां पौद्रस्थिकन्वस्थापनम्, निस्पराब्दवादिनां मीमांसकानाम्, अनिस्पराब्दवादिनां च यौ-गानां खण्डनं च।

४८ २५ शब्दानां स्नामानिकसामध्यसमयाभ्यामेवाऽर्थवोधशाक्तिरित स्थिरीकृत्य तयोरन्यसरकारणवादिनां योगताथागतानां निरान पृ० पङ्किः

#### विषयः ।

कृतिः, सुगताऽभिमताऽपोहन्यकारश्च ।

- ५९ १८ सप्तभङ्गीस्बरूपनिरूपणम्।
- ६९ २४ प्रमाणस्य प्रतिबन्धकाऽपगमे एवाऽर्थपरिच्छेत्रुता, न तु तद्वरा-त्तितदाकारताभ्यामिति प्रतिपादनम् ।

#### पञ्चमः परिच्छेदः ।

- ७२ ९ वस्तुनः सामान्यविशेषाद्यनेकान्तात्मकस्वरूपवर्णनपूर्वे तदेका-न्तवादाऽवरुग्विनां खण्डनम् ।
- ७४ २५ तिर्थगूर्ध्वतासामान्यनिरूपणम्, सौगतैः स्वीकृताऽन्यव्यावृत्ति-क्षणक्षयरूपसिद्धान्तयोस्तिरस्कारश्च ।
- ८२ २२ पर्यायाणां प्ररूपणम्, स्याद्वादवादस्य स्थापनम्, अनेकान्त-वादिनां चोत्थापनम्।

#### षष्ठः परिच्छेदः ।

१०२ ४ असिद्ध-विरुद्धा-उनैकान्तिकास्त्रय एव हेत्वाऽऽभासाः, नान्ये इति सचर्चे स्थापनम्, तद्वेदोपवर्णनं च।

#### सप्तमः परिच्छेदः ।

- १२३ ३ नयस्त्ररूपाल्यानं, नयाभासात्मकदर्शनान्तरदिगृदर्शनम्।
- १३७ ४ प्रमानुरात्मनः सिद्धौ भृतजन्यचेतन्यवादिनां नास्तिकानाम्, आत्मस्थाने संतानवादिनां शोद्धोदनिशिष्याणां च निराकरणम् ।
- १४५ ९ नैयायिकसंमतजङसरूप-कृटस्थनिस-च्यापकाऽऽस्मवादे सांख्य-संख्याताऽकर्तृनिर्गुणपुरुषस्त्रीकारे, ब्रह्मवादिसंमतैकात्मसिद्धान्ते, नास्त्रिककिलताऽदृष्टनास्तित्वाभ्युपगमे च संख्यातीतत् पणप्रद-र्शनपूर्व चैतन्यस्ररूपस्य, परिणामिनः, कर्तुः, साक्षाद्मोक्तः, स्वदेहपरिमाणस्य, प्रतिशरीरं भिन्नस्य, संसारे पौद्गलिककर्माऽऽ-च्छन्नस्य च प्रमातुः संसाधनम् ।

पृ० पङ्किः

विषयः ।

१५६ १३ आत्मविशेषगुणोच्छेदरूपाया मुक्तेर्मुक्त्याभासता, श्रीणां मुक्ति न मन्वानानामाशाम्बराणां निराकरणं, छुदं मोक्षस्तरूपं च ।

अष्टमः परिच्छेदः ।

। ६७ ३ वादि-प्रतिवादि-समापत्यादिसहित**बा**दस्ररूपनिरूपणम् ।



# प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारः

~~@÷@÷@

#### श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचित-रत्नाकरावतारिकाऽऽख्य-लघुटीकासहितः ।

सिद्धये वर्धमानः स्तात् ताम्रा यन्नस्वमण्डली ।
प्रत्यृह्झलभक्कोषे दीप्रदीपाङ्कुरायते ॥ १ ॥
येरत्र स्वप्नभया दिगम्बरस्यार्षिता परा–भृतिः ।
प्रत्यक्षं विद्युधानां जयन्तु ते देवसुरयो नव्याः ॥ २ ॥
स्याद्वादसुद्रामपनिद्रभक्त्या क्षमाभृतां स्तौमि जिनेश्वराणाम् ।
सन्यायमार्गानुगतस्य यस्यां सा श्रीस्तदन्यस्य पुनः स दण्डः ॥३॥

इह हि छक्ष्यमाणाऽक्षोदीयोऽर्थाक्ष्मणाक्ष्मरक्षीरिनरन्तरे, तत इतो हृदयमानस्याद्वादमहामुद्रामुद्रितानिद्रप्रमेयसहस्रोत्तुङ्गतङ्गत्तरङ्गभिङ्गसङ्गसौभाग्यभाजने, अतुष्ठफ्ष अर्भाजिष्णुभृषिष्ठागमाऽभिरामातुच्छपरिच्छेदसन्दोहशाद्व छासत्रकाननिकुन्ते, निरुपममनीषामहायानपात्रव्यापारपरायणपृरुषप्राप्यमाणाप्राप्तपूर्वरत्निक्षेषे, क्वचन वचनरचनाऽनवद्यायपरम्पराप्रवालजालजिले, क्वचन सुकुमारकान्तालेकनीयास्तोकस्रोकमौक्तिकप्रकरकरम्बते, क्वचिद्नेकान्तवादोपकिष्यतानस्यविकल्पकल्लोलोलासिकान्त्रवादामपूर्णाद्विवद्वान्यमाणानेकतीर्थिकनक्षचक्रचक्रवाले, क्वचिद्यगताशेषदोषानुमानाभिधानोद्वर्तमानासमानपाठीनपु-

च्छच्छटाऽऽच्छोटनोच्छछद्युच्छद्दीकर श्रेषसंजायमानमार्तण्डमण्डलप्र-चण्डच्छमत्कारे, क्वापि तीर्थिकप्रन्थप्रित्यसार्थसमर्थकदर्थनोपस्थापि-तार्थानवस्थितप्रदीपायमानप्रवमानज्वलन्मिण्णान्द्रभीषणे, सहृदयसै-द्धान्तिकतार्किकवैयाकरणकविचकचक्रवर्तिसुविहितसुगृहीतनामधेया-साद्गुकश्रीदेवसूरिभिविरचिते स्याद्धादरत्नाकरे न स्रष्ठ कतिपयतर्क-भाषातीर्थमजानन्तोऽपाठीना अधीवराश्च प्रवेष्टुं प्रभविष्णवः; इस्रतस्ते-षामवतारदर्शनं कर्नुमगुरूपम्। तच्च संक्षेपतः शास्त्रशरीरपरामर्शमन्तरेण नोपपद्यते। सोऽपि समासतः स्त्राभिधेयावधारणं विना नः इति प्रमाण-नयतत्त्वालोकाख्य-तत्त्सुत्राथमात्रप्रकाशनपरा रत्नाकरावतारिकानान्नी स्वीयसी टीका प्रकटीक्रियते।।

तत्र चेह यत्र क्वचिद्षि प्रवर्तमानस्य पुरुषस्वाभिमानिनोऽनेकप्रकारतत्तद्गुणदोषदर्शनाऽऽहितसंस्कारस्याऽह्नाय द्वयं स्मृतिकोटिमुपढौकनीया भवन्त्युपकारिणः, अपकारिणश्च-विशेषतो यं यत्र तद्भिमततत्त्त्वावधारणेनाऽऽरिराधियिषताः, तदुपहितदोषापसारणेन पराचिकीषिताश्च। द्वयेऽपि चामी द्वेधा-परापरभेदात्, वाह्यान्तरङ्गभेदाब।
इत्यस्मिन् प्रमाणनयतत्त्वपरीक्षाप्रवीणे प्रक्रमे कृतज्ञास्तत्रभवन्तस्तेषां
प्रागेव स्मृतये श्लोकमेकमेनमचिकीर्तन्-

रागद्वेषविजेतारं ज्ञातारं विश्ववस्तुनः । ज्ञाकपूज्यं गिरामीशं तीर्थेशं स्मृतिमानये ॥१॥

तीर्थस्य चतुर्वर्णस्य श्रीश्रमणसङ्घस्य, ईशं स्वामिनम्, आसन्नोपकारित्वे-नात्र श्रीमहावीरम्; अहमिह प्रक्रमे ग्रुंस्मृतिमानये, इति संटङ्कः। राग-द्वेषयोः प्रतीतयोः, विशेषेण अपुनर्जेयतारूपेण जयनशोलमिति ताच्छी-लिकस्तन्; ततः "न कर्तृत्जकाभ्याम्" इति तृचा पष्टीसमासप्रतिषेषात् कथमत्रायम् शः इति नाऽऽरेकणीयम्। तथा विश्वयस्तुनः कालत्रयवित्तास-मान्यविशेषात्मकपदार्थस्य, ज्ञातारम्, अमलकेवलालोकेन । शकाणामि-न्द्राणाम्, पूज्यमर्चनीयम्, जन्मस्नात्राष्टमहाप्रातिहार्यादिसंपादनेन । तिरां वाचाम्, ईशमीशितारम्, अवितथवस्तुत्रातिविषयत्वेन तासां प्रयोक्तृत्वात् । अनेन च विशेषणचतुष्टयेनाऽमी यथाक्रमं भगवतो मूळातिशयाश्चत्वारः प्रकृषिताः । तद्यथा—अपायापगमातिशयः, ज्ञानाितशयः, पृजातिशयः, वागतिशयश्चेति । एतेनैव च समस्तेन गणधरादेः स्वगुक्पर्यन्तस्य स्मृतिः कृतैव द्रष्टव्याः, तस्याप्येकदेशेन तीर्थेन्शत्वात्, निगदितातिशयचतुष्टयाधारत्वाच । इति परापरप्रकारेण द्विविधस्याप्युपकारिणः सूत्रकाराः सस्महः ॥

अपकारिणस्तु तथाभूतस्येत्थमनेनैव ऋोकेन स्मृतिमकुर्वन्- तीर्थस्य प्रागुक्तस्य, तदाधेयस्याऽऽगमस्य वाः ई छक्ष्मीं, महिमानं वाः स्यति तत्तद्सद्भृतदृषणोद्घोषणैः खाभिश्रायेण तन्करोति यः स तीर्थेशः, तीर्थान्तरीयो बहिरङ्गापकारी, तम् । किंरूपम्  $^{?}$ , शकः पूज्यो यागादौ ह्विद्रीनादिना यस्य स तथा, तम् ; एतावता वेदानुसारिणो भट्टप्रभाक-रकणभक्षाक्षपादकापिलाः सूचयाश्विकरे । पुनः किंभूतं तीर्थेशम् ?, गिरामीशं वाचस्पतिम्; इति नास्तिकमतप्रवर्तयितुर्श्वहस्पतेः सूचा। तथा गिरां वाचाम्, ई लक्ष्मीं शोमां, इयति यः, तम्; परमार्थतः पदार्थप्रतिपादनं हि वाचां शोभा, तां च तासामपोहमात्रगोचरतामा-चञ्चाणस्तथागतस्तनूकरोत्येवः इति विशेषणावृत्त्या सुगतोपश्चेपः । पुनः कीटशं तम् ?, ज्ञातारं विश्ववस्तु नः-नोऽसाकं श्वेतभिक्षूणां संबन्धि, विश्ववस्तु समस्तजीवादितत्त्वं कर्मताऽऽपन्नम्, समानतन्त्रत्वात् ज्ञाता-रम् ; इति दिगम्बरावमर्शः।ज्ञातारमिति च तृत्रन्तम् , इति ''तृन्तुद्न्त-'' इलादिना कर्मणि पष्टीप्रतिषेधः । नन्वेकस्मिन्नेव वक्तरि स्वात्मानं निर्दिन श्रति कथं 'आनये' इस्रेकवचनम्, 'नः' इति बहुवचनं च समगंसा-ताम्?, इति चेत्। नैतद् वचनीयं वचनीयम्, 'नः' इत्यत्रापि वक्त्रा स्वस्यै-करवेनैव निर्देशात्; बहुवचनं त्वेकशेषवशात्। तथाहि-ते चान्ये सर्वे श्वे-तवाससः, अहं च प्रचिकंसितशास्त्रमूत्रधारः, वयम्; तेषां नः; "सद्ध-दिः" इत्यनेनासमच्छन्दोऽवशिष्यते, बहुवचनं च भवति । ततोऽ-स्माकं श्वेतवासीद्शेनिश्रतानां सर्वेषां तत्त्वं यो जानाति, तं च स्मरा- मीत्युक्तं भवति । इत्थं चैकशेषशालिविशेषणं कुर्वाणैस्तच्छब्दोपदि-ष्टमार्गस्थाशेषश्वेताम्बरपारतन्त्रयं स्वस्याविश्वके । पुनःकीदृक्षं तम् ?, रागद्वेषविजेताऽऽरम्-इतं प्राप्तसंबन्धम्, आरं सांसारिकानेकक्केशस्व-रूपरात्रुसमृहो यरिंमस्तीर्थेशे स तथा, तं च; कथमेतादृशं तम् ?, इलाह- रागद्वेषविजा- रागद्वेषाभ्यां कृत्वा याऽसौ विक् श्री-मद्हीत्प्रतिपादिततत्त्वात् पृथग्भावः, तया । भगवद्हीतपा-तत्त्वमनुभवन्तोऽपि हि रागद्वेषकालुब्यकलङ्काकान्तस्वान्त-तया परेऽपरथैव प्रलपन्तः सांसारिकक्षेत्राशात्रवगोचरतां गच्छ-न्त्येव । अनेन चाशेषाणां शेषाणामपि संभवैतिह्यप्रमाणवादि-चरकप्रमुखाणामाविष्करणम् । न खलु मोहमहाशैल्रुषस्यैको नर्त-नप्रकारो यद्शेषतीर्थिकानां प्रत्येकं स्मृतिः कर्तुं शक्येत । नन्वेवमे-तान् प्रतिक्षेपार्थमुपक्षिपतोऽस्य रागद्वेषकालुष्यवृद्धिः स्यात्, इति श्रेयो-विशेषार्थमुपस्थितस्याऽश्रेयसि प्रवृत्तिरापन्ना; इति शङ्कां निरसितुं 'राग-द्वेष-' इति विशेषणं ऋष्टमजीघटन् - अरमत्यर्थम् , रागद्वेषयोर्विजयन-शीलः; तेषां स्मृतिमस्मि करोमि, न त्वन्यथा, इति तत्रभवद्भिप्रायः; प्रमाणनयतत्त्वं खल्वत्र शुचिविचारचातुरीपूर्वमाळोकनीयम् । न च रागद्वेषकषायितान्तःकरणैर्विरच्यमानो विचारश्चारुतामञ्चति। इत्यन्तर-ङ्गापकारिस्मरणम् ॥ ननु तथापि कथमेतैर्दिन्यदृग्भिरवीग्दृशोऽस्य तत्त्वविचारः साधीयान् ?, इत्यारेकामपाकर्तुं ऋषेणैव व्यशीशिषन्-ज्ञाताऽरं विश्ववस्तुनः। विमलकेवलालोकाऽऽलोकितलोकालोकश्रीमदर्ह-स्प्रतिपादितागमवशात् खल्वहमपि कामं विश्ववस्तूनां ज्ञातैवेति । बृहद्वृत्तौ तु स्वकर्तृकत्वादु नामीषामपकारिणां निराचिकीर्षितत्वेन स्मरणं व्याख्यायि, न खलु महतामीदशमर्थिमित्थं प्रकटयतामौचिती नातिवर्तते; फलानुमेयप्रारम्भत्वात् तेषाम्। सूचामात्रं तु सूत्रे कतिपया-त्यन्तसहृदयहृदयसंवेद्यमविरुद्धिमिति ॥

ननु यदिह ज्वरप्रसरापसारिशेषशिरोरल्रोपदेशवद् अशक्यानुः

१ प्राप्तं संबद्धमित्यपि पाठः ।

ष्टानाभिधेयम्,जननीपाणिपीडनोपदेशवद् अनभिमतप्रयोजनम्,दश-दाडिमादिवाक्यवत् संबन्धवन्थ्यं च, न तत्र प्रेक्षाचक्षुषः क्षोदिष्टामिष प्रवृत्तिं प्रारमन्ते; तद्यदीदमपि तथा, न वर्ष्टि तेषां प्रवृत्तौ निभित्तं स्यात्,इत्यारेकाम्परीकर्तुमचीकृतम्

प्रमाणनयतत्त्वव्यवस्थापनार्थमिद्मुपऋम्यते ॥ १ ॥

प्रकर्षेण संशयाद्यभावस्वभावेन, मीयते परिच्छिचते वस्तु येन तत् प्रमाणम् ; नीयते गम्यते, श्रुतप्रमाणपरिच्छिन्नार्थेकदेशोऽनेनेति नयः; ततो द्वयोरिप द्वन्दे, बह्वच्त्वेऽपि प्रमाणस्याभ्याईतत्वेन ''लक्षणहेत्वोः'' इत्यादिवद् अल्पाच्तरादिप नयशब्दात्प्रागुपादानम्।ततः प्रमाणनययो-स्तत्त्वमसाधारणं स्वरूपम्, तस्य व्यवस्थापनं यथाऽवस्थिततत्त्वनिष्टङ्क-नम् , तदेवार्थः प्रयोजनं यत्रोपक्रमणे तत्तदर्थमिति क्रियाया विशेषणमे-तत् , न पुनरिद्मितिनिर्दिष्टस्य शास्त्रस्य, आचार्यो हि शास्त्रण कृत्वा प्रमा-णनयतत्त्वं व्यवस्थापयति; इत्याचार्यव्यापारस्यैवोपक्रमस्य तद्विशेषण-मनुगुणम्, न तु शास्त्रस्यः तस्य करणतयेव तत्रोपयोगात्, कर्तृत्वस्य तत्रौपचारिकत्वात्। इदं स्वसंवदनप्रत्यक्षेण अन्तस्तत्त्वरूपतया प्रातिभा-समानं प्रकृतं शास्त्रम्, उपक्रम्यते बहिः शब्दरूपतया प्रारम्यते। इदं च वाक्यं मुख्यतया प्रयोजनमेवप्रतिपाद्यितुमुपन्यस्तम् , तस्यैव प्राधा-न्येन प्रवृत्त्यङ्गत्वात्।अभिधेयसम्बन्धौतु सामर्थ्याद् गमयति। तथाहि--प्रमाणनयतत्त्वमभिधेयम् , 'प्रमाणनयतत्त्व' इत्यवयवेन लक्षितम् , सुखा-नुष्टेयं चैतत्; इत्यशक्यानुष्टानाभिधेयाशङ्का निराकारि। प्रयोजनं द्वेधा--कर्तुः श्रोतुश्च । तत्र कर्तुः प्रयोजनं प्रमाणनयतत्त्वव्यवस्थापनं 'प्रमाण-' इत्यादिसूत्रावयवेन ण्यन्तेन साक्षादाचचक्षे। श्रोतृप्रयोजनं च 'व्यवस्था' इत्युपसर्गधातुसमुदायेनैव तदन्तर्गतं प्रखाय्यते, प्रमाणनयतत्त्वनिश्चय-मिच्छवो हि श्रोतारोऽहंप्रथमिकयाऽत्र शास्त्रे प्रवर्तेरन्। अभिमतं चैत-त्प्रयोजनं द्वयोरपि, इत्यनभिमतप्रयोजनत्वारेका निरस्ता। संवन्धस्त्वभि-धेयेन सह वाच्यवाचकभावलक्षणः शास्त्रस्थावदयंभावी, इसनुक्तोऽप्य-र्थाद् गम्यते, इति संबन्धरहितत्वाऽऽशङ्काऽनुत्थानोपहतैवेति ॥

अत्र धर्मोत्तरानुसारी प्राह-प्रयोजनमादिवाक्येन साक्षादाख्या-यत इति न क्षमे । यतः संबद्धमसंबद्धं वा तत् तद्भिद्धीत । यद्यसं-बद्धमेव; तदाऽऽदिवाक्यादेव समस्तशास्त्रार्थसंदर्भगर्भाविर्भावसंभवात् कि प्रकृतशास्त्रोपकमक्केशेन ? । संबद्धं चेत् , तदसंबद्धम् , शब्दा-र्थयोः संबन्धासंभवात् । तथाहि- अयमनयोभेंवस्तादात्म्यम्, तदु-त्पत्तिः, वाच्यवाचकभावो वा भवेत् । प्राचीनपक्षे स एवात्मा यस्पेति विप्रहे-किं तच्छन्द्स्य शन्द एव, तद्र्थों वा वाच्यतया त्विचत्ते चकास्यात् ?। यदि शब्दः, तर्हि समस्ता अप्यर्थाः स्वस्ववाचकस्वभावा बभूवांसः; इति युगपद्शेषाणां तेषां निःशेषकालं यावद् गुमगुमाय-मानताऽऽपत्ते:-अयत्नेापनतपणववेणुवीणामृदङ्गसङ्गिसङ्गीतकारम्भनि-भृतमिव त्रिभुवनं भवेत् । अथ तद्धः, तर्हि तुरगतरङ्गगृङ्गारभृङ्गारा-दिशब्दोबारणे चूरणप्रावनसंभोगघट्टनादिप्रसक्तिः। किञ्च, अतीताना-गतवर्धमानपद्मनाभादिक त्पितकथादिवचसामुच्चारणमचतुरस्रं स्थात्। न हि बृक्षात्मा शिशपा तमन्तरेणापि कापि संपद्यते, तथात्वे हि स्वस्वरूपमेवासौ जह्यात्, कुम्भस्तम्भाम्भोरुहादिवत् । प्रत्यक्षमि चैतयोस्तादात्म्यं न क्षमते; कर्णकोटरकुटुम्बी खल्वभिलापः प्रत्य-क्षेण लक्ष्यते, क्षितितलावलम्बी तु कलशकुलिशादिभीवराशिः; इति कथमनयोरैक्यं शक्येत वक्तुम् ?। तन्न तादात्म्यपक्षोपक्षेपः सूक्ष्मः ॥ तदुःपत्तिपक्षेऽपि किं शब्दाद्र्थं उन्मज्जेत्?, अर्थोद् वा शब्दः श प्राचिक-विकल्पे कलशादिशब्दादेव तद्शीत्पत्तेन कोऽपि सूत्रखण्डदण्डचक्रचीव-रादिकारणकलापमीलन्छेशमाश्रयेत्, प्रयोजनवाक्यमात्रादेव च तत्प्र-सिद्धेः प्रकृतशास्त्रारम्भाभियोगोऽपि निरुपयोगः स्यात् । द्वितीये पुन-रनुभववाधनम् ; अधररद्नरसनादिभ्यः शब्दोत्पत्तिसंवेदनात्।। वाच्य-वाचकभावपक्षोऽपि न क्षेमकारः । यतोऽसौ वाच्यवाचकयोः स्वभा-वभूतः , तद्तिरिक्तो वा भवेत् । आद्यभिद्यां वाच्यवाचकावेव, न कश्चिद् वाच्यवाचकभावो नाम संबन्धः । द्वितीयभिदायां तु वाच्यवाचकाभ्यामेकान्तेन भिन्नोऽसौ स्यात्, कथाभ्बद् वा ।

आद्यभेदे भेदत्रयं त्रीकते-िकमयं नित्यः, अनित्यः, नित्यानित्यो वा ?; इति । नित्यश्चेत् , संबन्धिनोरिप नित्यताऽऽपित्तः, अन्यथा संब-न्धस्याप्यनित्यत्वानुषङ्गात् तत्संबन्धिसंबद्धसम्बन्धस्वभावप्रच्युतेः । अथानित्यः, तदा सर्ववाच्यवाचकेष्वेकः, प्रतिवाच्यवाचकं भिन्नो वा । एकश्चेत्, तर्ह्येकस्मादेव शब्दादशेषपदार्थप्रतिपत्तिप्रसङ्गः द्वितीयपक्षे तु किमसौ तत्र संबद्धोऽसंबद्धो वा भवेत्?। असंबद्ध्येत्, ताई घटशब्दाद्पि पटप्रतीतिः स्यात्, पटशब्दाच्च घटप्रतीतिः; द्वयोरिप वाच्यवाचकभावयोरुभयत्राविशेषात् । अथ संबद्धः, तादा-त्म्येन, तदुत्पत्त्या वा । न तावत् तादात्म्येन, भेदपक्षकक्षीकारात् । नापि तदुत्पत्त्या । यतः किमयं वाच्योत्पत्तिकाछे जायेत, वाच-कोत्पत्तिकाले, युगपदुभयोक्त्पत्तिकाले, एकस्य प्रथममुत्पादेऽपि यदैव च द्वितीय उत्पद्यते तदैव वा ?। नाद्यौ पश्चावक्ष्णौ; द्वया-धारत्वेनाऽस्याऽन्यतरस्याप्यसत्तायामुत्पत्तिविरोधात्। तार्तीयीकविकल्पे तु क्रमेणोत्पदिष्णवः पदार्थाः शब्दाश्च अवाच्या अवाचकाश्च भवेयुः । तुरीयपक्षे तु किमसौ वाच्यवाचकाभ्यामेव सकाशादुइसेत्,अन्यत एव, अन्यतोऽपि वा १। आद्यकल्पनायाम् , अनाकछितसङ्केतस्यापि नाछिके-रद्वीपवासिनः शब्दोच्चारणानन्तरमेव पदार्थप्रतीतिः स्यात्,तदानीमेव तस्योत्पादात्। अथोत्पन्नोऽप्यसौ सङ्केताभिन्यक्त एव वाच्यप्रतिपत्तिनि-मित्तम्, ननु कार्यकारणभावविशेष एवाभिव्यङ्ग्याभिव्यञ्जकभावः; तत्र चान्यतोऽपीति विकल्पप्रतिविधानमेव समाधानम् । अथान्यतः सङ्केतादेवायमुत्पद्यते, तद्प्यवद्यम्, तदाधारस्य धर्मस्यान्यत एवी-त्पत्तिविरोधात्-न चैवं वाच्यवाचकयोस्तदुत्पत्तिसम्बन्धोऽस्य कथितः स्यात् । अथ सङ्केतसहकृताभ्यां वाच्यवाचकाभ्यामेष जायते इत्य-र्थवानन्यतोऽपीति तृतीयः पक्षः कक्षीक्रियते । नन्वसौ सङ्केतः प्रतीते वस्तुनि विधीयेत, अप्रतीते वा । न तावदप्रतीते; अतिप्रसङ्गसङ्गतेः। नापि प्रतीते, यतस्तत्क्षणिकत्वेन तदानीमेव खरसमीरसमीरिताम्भो-धरध्वंसमध्वंसिष्ट; इति कुत्र सङ्केतः क्रियेत ?।अथ तत्समानजातीयक्षण- परम्पराया विद्यमानत्वात् कथं न सङ्केतगोचरता तस्य ?, तदसत्, न खल्वप्रतीतं विद्यमानमि शब्दगोचरीभूयमुपनेतुं शक्यम् ; अति-प्रसक्तेः; यच प्रथमं प्रतीतं, तत्तदानीमेव व्यतीतम् । एवं शब्दोऽपि गवादिः प्रतीतोऽप्रतीतो वा तत्र सङ्केत्येत, इति प्राग्वदोषाः; सङ्केता-भावे च कथं वाच्यवाचकभावोत्पादः १।स्तां वा ते शब्दार्थव्यक्ती क्ष-णिकत्वपराङ्मुखे, उत्पादयतां च सङ्केतसहक्रते वाच्यवाचकभावम् ; किन्तु न ते एव व्यवहारकालमनुगच्छतः; इत्यर्थान्तरे शब्दान्तरे च वाच्यवाचकभावोत्पत्तये सङ्केतान्तरं कर्तव्यम्, तथाच व्यवहाराभाव एव भवेत्, प्रतिवाच्यवाचकविशेषं सङ्केतकर्तुरवश्यंभावाभावात् । अथ सामान्यगोचर एव सङ्केतः क्रियते; तदेव च वाच्यवाचकभावाधि-करणं काळान्तरव्यक्त्यन्तरानुसरणनेषुण्यधरं चः नित्यत्वाद्, व्यक्तिनि-ष्ठत्वाच्च; इति चेत्। तन्न मनीषिमान्यम् , सामान्यस्याभावात्। कथं प्रति-भासभाजनमिप तन्नास्ति ?, इति चेत्। न, तस्त्रतिभासासिद्धेः। तथाहि – दुर्शने पैरिस्फुटत्वेनासाधारणमेव रूपं प्रथते, न साधारणम् । अथ साधा-रणमपि रूपमनुभूयते गौगौरिति, तदसाधीयः, शावछेयवाहुछेयादि-तीव्रतीव्रतरगोशव्दादिरूपविवेकेन तस्याप्रतिभासनात् , न च शावल्रे-थादिरूपमेव साधारणम्; प्रतिव्यक्तिभिन्नरूपोपलम्भात्। यदि च सामा-न्याधार एव वाच्यवाचकभावः, तदा न शब्दात्प्रवृत्तिः स्यात्। ज्ञानमा-त्रलक्षणत्वात् सामान्यार्थक्रियायाः, तस्याश्च तदैव निष्पन्नत्वात्। अथापि सामान्यविशेषोभयाधारोऽसौ स्यात् , तदाऽपि तदेव दूषणम् ; "प्रत्येकं यो भवेद्दोषो द्वयोर्भावे कथं न सः?" इति वचनात्। अथ कथमिदं भवेत् ?; न हि खतन्त्रौ सामान्यविशेषौ तद्धिकरणमभिद्ध्महे, किन्तु तदु-भयात्मकत्वेन जात्यन्तररूपं प्रत्यक्षप्रतीतिसिद्धं कथि बद्नुगमन्यावृ-त्तिमद् वस्तु, इति चेत्। तिदद्मपूर्वे किमपि कपटनाटकपाटवप्रकटनम् , सामान्यविशेषोभयात्मकत्वस्य दुर्घरविरोधानुवन्धदुर्गन्धत्वात् । एते-नैव च कथि बद्भेदिनित्यानित्यत्वपक्षावि प्रतिक्षितौ लक्षयितन्यौ ।

१ परिस्फुटमसाधारणमेवेति पाठान्तरम् ।

तद् नाऽऽिववाक्यं साक्षात्प्रयोजनं जिल्पतुमलम्। न हि शब्दाः श्वपाका इव वराकाः स्वलक्षणत्राह्मणं क्षणमिष स्प्रष्टुमईन्ति, विकल्पशिल्पिकिल्पतार्थमात्रयोचरत्वात् तेषाम्, विकल्पानां चोत्प्रेक्षालक्षणव्यापार-पर्यवसितत्वात् । तदुक्तम्-

"विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः। कार्यकारणता तेषां नाथै शब्दाः स्पृशनत्यिष "॥ १॥

तदेतद्खिलमिलाऽऽन्दोलिताऽर्कत्लतरलम्,यत एवं वद्तस्ते कि-मादिवाक्योपक्षेपप्रतिश्चेपः काङ्कितः?, किं वा कारणान्तरं किमपि तत्कर-णेऽस्तीति विवक्षितम् श नाद्यः पक्षः; तत्र तत्र तावकैस्तस्य करणात् । नाप्युत्तरः; तस्य कस्यचिद्सत्त्वात् । अथास्त्येव प्रयोजनार्थिप्रवृत्ति-निमित्तार्थसंदेहोत्पादनं तत्, तथाहि- प्रेश्चितप्रयोजनवाक्यानां प्रयोजनार्थितां तदुपदक्षितप्रयोजनभावाभावपरामर्शपरः संशयः समा-विभवति, ततोऽपि च संशयतः सस्यसंपत्त्यादिफले कृष्यादौ कृषी-बला इव ते तत्र प्रवर्तन्ते, इति चेत् । तद्प्राज्यम्, प्रयोजनवाक्योपन्या-सात् प्रागप्यस्य साधकवाधकप्रमाणाभावेन भावात् । अथ तदाऽसौ प्रयोजनसामान्ये सत्त्वासत्त्वाभ्यां संज्ञयः, प्रमातारश्च प्रायः प्रयोजन-विशेषार्थिन एवः इति तद्विषयसंशयोत्पादनाय युक्तमेवेदम्, इति चेत्। न, अस्यापि प्रागेव भावात् ; तथाहि- प्रमाता शास्त्रमात्रमण्याछोक्या-ऽनुभूतप्रयोजनविशेषेण शास्त्रेणाऽस्य वर्णपद्वाक्यकृतं साधर्म्यमवधार्य च किमिद्मपि सप्रयोजनम् , अप्रयोजनं वा ?; सप्रयोजनमपि किम-सादिभमतेन तेन तद्वत् , किं वान्येन ?, इत्यादि वाक्यालोकनं वि-नापि संदिग्धे । अपि च, त्वन्मते न ध्वनिरर्थाभिधानधुरां दधाति, तत्कथं प्रयोजनिवशेषविषयसंदेहोत्पादनेऽपि प्रस्रवः स्यात् ?॥

अर्चटश्चचेचतुरः पुनराह-इह प्रेक्षावतां प्रवृत्तिः प्रयोजनवत्त्रया व्याप्ता, ततो यद् निष्प्रयोजनम्,न तत् तैरारम्भणीयम्; यथाकाकद्-न्तपरीक्षाः,तथा चैतत्; इति शास्त्रारम्भप्रतिषेधाय प्रग्रुज्यमानाया व्याप-कानुपञ्ज्येरसिद्धतोद्भावनार्थमादिवाक्यं कर्तव्यमिति । तद्प्यनुपप- न्नम्, वाक्यस्य प्रमाणत्वेनाऽनवस्थिततया प्रयोजनविशेषसद्भाव-अकाशनसामर्थ्यंशून्यत्वान् तद्सिद्धिमुद्भावयितुमपर्याप्तत्वात् ॥

रामटस्तु प्रकटयति-यद्यपीदं वाक्यमप्रमाणत्वात् प्रयोजनोपस्था-पनाद्वारेण निष्प्रयोजनत्वसाधनमसिद्धं विघातुमधीरम् , तथापि वि-दग्धं संदिग्धं कर्तुं संदिग्धासिद्धमपि च साधनमगमकमेव, यथा समुच्छळद्ववलघूलिपटलं घूमत्वेन संदिद्यमानं धनश्वयस्रेति । तद्प्य-शस्तम्, अनुपन्यस्तेऽपि प्रयोजनवाक्येऽनुभूतपूर्वप्रयोजनविशेषशा-स्नान्तरसाधर्म्यदर्शनेन शास्त्रमात्राद्पि निष्प्रयोजनत्वगोचरसंदेहस्य सद्भावात् । नतु यद्येवमादिवाक्यं पराक्रियते, न तर्हीदं भवद्भिरपि कर्तव्यम्, इति चेत्। नैवम्, कर्तव्यं च तं प्रति, यो नान्यथा प्रयो-जनं विदाश्वकार, वाच्यवाचकोत्पत्तिसमयसम्भूष्णुशक्तिस्वभावस्या-ऽवाधिततथाऽनुभवेन चित्रज्ञानरूपस्पष्टदृष्टान्तावष्टमभेन च कृतवि-रोधपरिहारत्वाद् नित्यानित्यस्य वाच्यवाचकाभ्यां कथिचद्विन्नस्य सामान्यविशेषोभयस्वभाववस्तुगोचरोपरचितसङ्केताभिव्यक्तस्य वाच्य-वाचकभावसम्बन्धस्य बलेन शब्दानामधस्य प्रतिपादकत्वं प्रतिपद्य प्रामाण्यं चाङ्गीचकार । एतच यथास्थानं समर्थयिष्यते । यः पुनर-म्यथाऽपि प्रयोजनमजानाद्, यश्च न शब्दविशेषं प्रमाणत्वेनाऽमंस्तः तौ प्रति न कर्तव्यं च; इत्यनेकान्तो विजयते ॥१॥

अय प्रमाणस्यादौ रुक्षणं व्याचक्षते-

#### स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम् ॥ २ ॥

अत्र चाद्रधद्हनन्यायेन यावद्प्राप्तं तावद् विधेयम्; इति विप्रतिप-श्रानाश्रित्य स्वपरेत्यादिकम्, अन्युत्पन्नान् प्रति प्रमाणम्, प्रमाणप्रमेयाप-स्वापिनस्तृहिद्य द्वयमपि विधेयम्; शेषं पुनरनुवाद्यम्। तत्र प्रमाणमि-ति प्राग्वत्। स्वमात्मा ज्ञानस्य स्वरूपम्; परः स्वस्मादन्यः, अर्थ इति स्रावत्; तौ विशेषेण यथाऽविध्यतस्वरूपेण, अवस्यति निश्चिनोती-त्येवं शीळं यत् तत् स्वपरन्यवसायि। ज्ञायते प्राधान्येन विशेषोः गृह्यते- Sनेन इति ज्ञानम् । एतच विशेषणम्- अज्ञानरूपस्य व्यवहारधुराधौें∗ रेयतामनाद्धानस्य सन्मात्रगोचरस्य स्वसमयप्रसिद्धस्य दर्शनस्य, सन्नि-कर्षादेश्वाऽचेतनस्य नैयायिकादिकत्पितस्य प्रामाण्यपराकरणार्थम् । त्तस्याऽपि च प्रत्यक्षरूपस्य शाक्यौर्निर्विकलपकत्या प्रामाण्येन जल्पि तस्य, संशयविपर्ययानध्यवसायानां च प्रमाणत्वव्यवच्छेदार्थे व्यव-सायीति । स्पष्टनिष्टङ्कवमानपारमार्थिकपदार्थसार्थछण्टाकज्ञानाहैता-दिवादिमतमत्यसितुं परेति । नित्यपरोक्षबुद्धिवादिनां मीमांसकानाम्, एकात्मसमवायिज्ञानान्तरप्रत्यक्षज्ञानवादिनां यौगानाम् , अचेतनज्ञा-नवादिनां कापिलानां च कदाप्रहप्रहं निप्रहीतुं स्वेति । समप्रलक्षण-वाक्यं तु परपरिकल्पितस्यार्थोपलब्धिहेतुत्वादेः प्रमाणलक्षणत्वप्रति-क्षेपार्थम् , तथाहि-अर्थोपलब्धेरनन्तरहेतुः, परम्पराहेतुर्वा विवक्षा-भ्बके ?। परम्पराहेतुश्चेत् । तर्हि, इन्द्रियवदश्वनादेरिप प्रामाण्यप्रसङ्गः। अथानन्तरहेतुरिन्द्रियमेव प्रमाणम् , तत् किं द्रव्येन्द्रियम् , भावेन्द्रियं वा ?। द्रव्येन्द्रियमप्युपकरणरूपम्, निर्वृत्तिरूपं वा ?। न प्रथमम् तस्य निर्वृत्तीन्द्रयोपष्टम्भमात्रे चरितार्थत्वात् । नापि द्वितीयम् ; तस्य भावेन्द्रियेणार्थोपलब्धौ व्यवधानादानन्तर्याऽसिद्धः । भावेन्द्रियमपि छव्धिछक्षणम्, उपयोगलक्षणं वा?। न पौरस्त्यम्; तस्यार्थप्रहणशाकि॰ रूपसार्थप्रहणव्यापाररूपेण तेन व्यवधानात् । उदीचीनस्य तु प्रमा-णस्वेऽस्मइक्षितमेव छक्षणमक्षरान्तरैराख्यातं स्यात् । न च नास्बेन वामूहशमिन्द्रियमिति भौतिकमेव तत् तत्रानन्तरो हेतुरिति वक्तव्यम् 🖟 व्यापारमन्तरेणात्मनः स्वार्थसंवित्फलस्यानुपपत्तेः । न ह्यव्यापृत आत्माः स्पर्शादिप्रकाशकः, सुषुप्तावस्थायामपि प्रकाशप्रसङ्गात्। न च तदानी-मिन्द्रियं नास्ति, यतस्तद्भावः स्यात् । अथ नेन्द्रियं सत्तामात्रेण तद्वेतुः किन्तु मनसाऽर्थेन च सन्निकृष्टमिति चेत्। नतु सुषुप्तावस्थायामिष तत्ताहशमस्त्येव, मनसः शरीरव्यापिनः स्पर्शनादीन्द्रियेण, स्पर्शना-देश्च तूछिकादिना सन्निकर्षसङ्गावात्। न चाणुपरिमाणत्वाद् मनसः शारीरव्यापित्वमासिद्धमिति वाच्यम्, तत्र तस्य प्रमाणेन प्रतिहत- स्वात् , तथाहि-मनोऽणुपरिमाणं न भवति, इन्द्रियत्वाद् , नयमवत् । न च शरीरच्यापित्वे युगपञ्ज्ञानोत्पत्तिप्रसङ्गः; तादक्षक्ष्योपशमविशे-षेणैव तस्य कृतोत्तरत्वात् । इति नैतत्प्रमाणस्रक्षणमक्षूणम् । आच-क्सिहि च मतपरीक्षापञ्जाशति-

भं अर्थस्य प्रीमतौ प्रसाधनपटु प्रोत्तुः प्रमाणं परे तेषामञ्जनभोजनाद्यपि भवेद् वस्तु प्रमाणं स्फुटम् । आसन्नस्य तु मानता यदि तदा संवेदनस्यैव सा

स्यादित्यन्धमुजङ्गरन्ध्रगमवत् तीथ्वैं: श्रितं त्वन्मतम्"॥१॥ इति । 'अनिधगतार्थाधिगन्तु प्रमाणम्' इत्यिष प्रमाणळक्षणं न मीमांस-कस्य मीमांसामांसळतां सूचयितः; प्रत्यभिज्ञानस्याप्रामाण्यप्रसङ्गात् । अथात्रापूर्वोऽप्र्यर्थः प्रथते, " इदानींतनमस्तित्वं न हि पूर्विधयां गतम्" इति चेत् । इदमन्यत्रापि तुल्यम् , उत्तरक्षणसत्त्वस्य प्राक्क्षणवर्तिसंवदनेनावेदनात्। पूर्वोत्तरक्षणयोः सत्त्वस्यमत् कथं तेन तस्यावेदनम् १, इति चेत्। प्रत्यभिज्ञागोचरेऽपि तुल्यमेतत्, "रजतं गृह्यमाणं हि चिरस्थायीति गृह्यते" इति वचनात्, प्रागेव तहेदने च तदिदानीमस्ति १,न वा १ कीदृण् वाऽस्ति १ इति तदनन्तरं न कोऽपि संदिहीत १। ततोऽपार्थकमेवानधिगतिति विशेषणम्; व्यवच्छेद्याभावात्।।

न चाऽव्यापकत्वदोषः प्रकृतस्वक्षणेः प्रत्यक्षपरोक्षस्वक्षणव्यक्तिः व्यापकत्वान् । नाष्यतिव्यापकत्वकरुद्धःः संशयाद्यप्रमाणिवशेषेष्ववः र्तृनात् । नाष्यसंभवसंभवःः प्रमाणं स्वपरव्यवसायि ज्ञानम्, प्रमाण-स्वान्यथानुपपत्तेः, इत्यतस्तत्र स्वपरव्यवसायिज्ञानस्वसिद्धेः ॥

अत्र चायं कण्टकोद्धारप्रकारः। तथाहि न तावदत्र पक्ष-प्रतिक्षेपदक्षदोषसंश्लेषः । अयं हि भवन् किं प्रतीतसाध्यधमीव-श्लेषणत्वम्, अनभीप्सितसाध्यधमीविशेषणता, निराकृतसाध्यधमीव-श्लेषणत्वं वा भवेत् ?, इति भेदत्रयी त्रिवळीव तरलाक्षीणामु-स्मीळिति। तत्र न तावत् प्रतीतसाध्यधमीविशेषणत्वमत्राऽऽख्यायमानं सक्ष्यावतां ख्यातये; यतः प्रसिद्धमेव साध्यं साध्ययामेतदुन्मजिति,

आपो द्रवा इत्यादिवत्, न चैतत् प्रमाणळक्षणमद्यापि परेषां प्रसि-द्धिकोटिमाटीकिष्ट । नाप्यत्रानभीष्मितसाध्यधमेविशेषणता भाषणी-या, सा हि स्वानभित्रेतं साध्यं साधयतामधीमतां धावति: शौद्धो-दनस्य नियत्वसाधनवत् , न चाईतानामेतत् प्रमाणळक्षणमनाकाङ्कि-तम्। नापि निराकृतसाध्यधर्मविशेषणत्वमत्रोपपत्तिपद्धतिप्रतिबद्धताः द्धाति ; तद्धि प्रसक्षेण, अनुमानेन, आगमेन वा साध्यस्य निरा-करणाद् भवेत्। न चैतद् अनुष्णस्तेजोऽवयवी, नास्ति सर्वज्ञः, जैनेन रजनिमोजनं भजनीयमिसादिवत् प्रत्यक्षानुमानाऽऽगमादिभि-र्बाधासंबन्धवैधुर्यं द्धानमीक्ष्यते।तस्माद् नाऽत्र दोषःपक्षस्य सूक्ष्मोऽ-प्युत्प्रेक्षितुं पार्यते ॥ नापि हेतोः; स खल्वसिद्धता, विरुद्धता, व्यभि-चारो वा भवेत् ?। यदि तावदसिद्धता, तदाऽपि किमन्यतरासिद्धिः , जभयासिद्धिर्वा भवेत् ?। अन्यतरासिद्धिश्चेत् । तदाऽपि वादिनः प्रति-वादिनो वाडन्यतरस्येयमसिद्धिः स्यात् ?। यदि वादिनः; तदा कि स्व-रूपद्वारेण, आश्रयद्वारेण, भिन्नाधिकरणताद्वारेण, पक्षेकदेशद्वारेण, प्रति-ज्ञार्थेकदेशद्वारेण वाऽसौ स्यात् ?। स्वरूपद्वारेण चेत्। तर्तिक हेतुस्वरूपे विप्रतिपत्तेः, अप्रतिपत्तेः, सन्देहाद् वा श न प्राच्यः प्रकारः सारः; प्रमान णत्वाख्यहेतुस्वरूपे समस्तप्रामाणिकपरिषदामविवादात् । नाऽपि द्वितीन यः; प्रमाणस्वरूपमप्रतिपद्यमानस्य वादिनोऽप्रामाणिकत्वप्रसङ्गात् । नापि तृतीयः; सर्वेथैवानिर्णीतप्रमाणस्वरूपस्य प्रतिपत्तुस्तत्र सन्देहानु-त्पादात्, न खळु सकलकालमनाकलितस्याणुत्वस्य स्थाणुत्वपुरुषत्वोन झेखी सन्देह: कस्याऽपि संपद्यते; तत्स्वरूपप्रतिपत्तौ वा कचित् कथं सर्वथा प्रमाणस्वरूपे संशयः स्यात् ? । आश्रयासिद्धिव्यधिकरणा-सिद्धी तु वादिनो जैनस्य दोषावेव न संमतौ; अस्ति सर्वज्ञः सुनिश्चि-ताऽसम्भवद्वाधकप्रमाणत्वात्, उदेष्यति शकटं कृत्तिकोदयात्, इत्यादेर्ग-मकत्वेन स्वीकृतत्वात् । संमतत्वे वा न'तयोरत्रावकाशशङ्काशङ्कुसं-कथा; प्रमाणस्य धर्मिणः सकलवादिनामविवादास्पद्त्वात्, प्रमान णखहेतोस्तत्र वृत्तिनिर्णयाच । पक्षैकदेशासिद्धताऽपि नात्र साधीयस्तां

द्याति, सा हि संपूर्णपक्षाच्यापकरवे सति संभविनी, सचेतनास्तरवः स्वापात्; इत्यादिवत्, न चैतदत्रास्ति। नाष्यनित्यः शब्दोऽनित्यत्वादि-ल्यादिवत् प्रतिज्ञार्थैकदेशासिद्धताऽभिधानीया, तस्यास्तत्त्वतः स्वरूपा-सिद्धिरूपत्वात्; अन्यथा धर्मिणोऽपि हेतुत्वे तत्प्रसङ्गात्। स्वरूपासि-द्धिश्वात्र न यथा स्थेमानमास्तिष्तुते, तथाऽनन्तरमेव न्यरूपि, इति न वादिनः साधनमसिद्धमेतत्। नापि प्रतिवादिनः, तत्राप्येवंप्रकारभैकारक-हपनाप्रबन्धस्य प्रायः समानत्वात् । अत एव वादिप्रतिवाद्यभयस्यापि नासिद्धमिद्म् । एवं च कथमिदं साधनमसिद्धिसम्बन्धं द्धीत ?। नापि विषद्धताबन्धकीसंपर्ककलोङ्कतमेतत्; विपक्षाद् न्यावृत्तत्वात्। नापि व्यभिचारिपशाचसंचारदुस्संचरम् , यतो निर्णीतविपश्चवृत्तित्वेन, सन्दिग्धविपक्षवृत्तित्वेन वाऽत्र व्यभिचारः प्रोच्येत १। न तावदाद्येन, अनित्यः शब्दः प्रमेयत्वादित्यादिवद् विपक्षे वृत्तिनिर्णयाभावात् ; स्व-परव्यवसायिज्ञानस्य हि विपक्षः संश्यादिर्घटादिश्च, न च तत्र कदाचन प्रमाणता वरिवर्त्ति । नापि द्वितीयेन, विवादापन्नः पुमान् सर्वज्ञो न भवति, वक्तृत्वात्, इत्यादिवद् विपक्षे वृत्तिसन्देहस्यासंभवात्; संशयघटादिभ्यः प्रमाणत्वव्यावृत्तेर्निणीतत्वात् । तन्नानैकान्तिकत्व-छक्षणमपि दूषणमत्रोपढौकते । इति न हेतोरपि कलङ्ककलिकाऽपि प्रो∗ न्मीलित । निदर्शनं पुनर्नोपद्शितमेवात्र, इति न तद्दोषोद्धारसंरम्भः । भवतुवा तद्पि व्यतिरेकरूपं संशयघटादिः, न चात्र कश्चिद् दूषणकणः। स खल्वसिद्धसाध्यव्यतिरेकः, असिद्धसाधनव्यतिरेकः, असिद्धोभ-यञ्यतिरेकः, सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः, सन्दिग्धसाधनव्यतिरेकः, सन न्द्रियोभयन्यतिरेकः, अन्यतिरेकः, अप्रदर्शितन्यतिरेकः,विपरीतन्यति-रेंको वा स्यात् १। तत्र न तावदाद्याः षट् ; घटादौ साध्यसाधनन्यतिरे-कस्य स्पष्टनिष्टञ्कनात् । नापि सप्तमः; व्याप्याऽत्र व्यतिरेकनिर्णयात् । नाष्यष्टमनवमौ; यत्र न स्वपरव्यवसायिज्ञानत्वं न तत्र प्रमाणत्वमिति व्यतिरेकोपदर्शनात्, इत्यतो निष्कलङ्कादनुमानात् तल्लक्षणसिद्धेरनवद्य-मिदं लक्षणम् ॥ २ ॥

<sup>ं</sup> १ प्रकारो विकल्पः ।

#### अथात्रैव ज्ञानमिति विशेषणं समर्थयन्ते-अभिमतानभिमतवस्तुस्वीकारतिरस्कारक्षमं हि प्रमाणम्, अतो ज्ञानमेवेदम् ॥३॥

अभिमतमुपादेयम्, अनिभमतं हेयम्। तद् इयमिष द्वेषा-मुख्यं गौणं च।तत्र मुख्यम्—मुखं दुःखं च।गौणं पुनः-नयोः कारणं कुसुमकु-कृष्ठमकामिनीकटाश्चादिकम्, खल्कल्व्हकालकूटकण्टकादिकं च। एववि-ध्याराभमतानाभमतवस्तुनार्यौ स्वीकारतिरस्कारौ प्राप्तिपरिहारौ, तयोः क्षमं समर्थम् ; प्रापकं परिहारकं चेत्यर्थः। अनयोक्तपल्क्षणत्वादेतदु-भयाभावस्वभाव उपेक्षणीयोऽप्यत्रार्थौ लक्ष्मितव्यः। रागगोचरः खन्वभमतः, द्वेषविषयोऽनभिमतः; रागद्वेषद्वित्तयानालम्बनं तु लुणादि-क्पेक्षणीयः। तस्य चोपेक्षकं प्रमाणं ततुपेक्षायां समर्थमित्यर्थः। हिर्यस्मान् युर्वे; यस्माव् अभिमतानभिमतवस्तुस्वीकारतिरस्कारक्षमं प्रमाणम्, अतं इदं ज्ञानमेव भवितुमर्हति; नाज्ञानरूपं सन्निकपीदिकम्। प्रयोगश्च-प्रमाणं ज्ञानमेव, अभिमतानभिमतवस्तुस्वीकारतिरस्कारक्षमत्वात्, यत्तु नैवं न तदेवम्, यथा स्वस्भः, तथा चेदम्, तस्मान् तथा॥ ३॥

**उपपत्त्यन्तरं** प्रकटयन्ति-

#### न वै सन्निकर्षादेरज्ञानस्य प्रामाण्यमुपपन्नम्, तस्यार्थान्तरस्येव स्वार्थव्यवसितौ सा-धकतमत्वानुपपत्तेः ॥शा

अयमर्थः -यथा संप्रतिपन्नस्य पटादेरर्थान्तरस्याज्ञानरूपस्य स्वा-श्रेव्यवसितौ साधकतमत्वाभावात् प्रामाण्यं नोपपत्तिश्रियमशिश्रियत् , तथा सन्निकर्षादेरपि । प्रयोगः-सन्निकर्षादिनं प्रमाणव्यवहारभाक् , स्वार्थव्यवसितावसाधकतमत्वाद्, यदेवं तदेवम् , यथा पटः, तथा चायम् , तस्मात् तथा ॥ ४ ॥

अधास्य साधनस्यासिद्धिसंबन्धवैधुर्य व्याखयन्तः सूत्रद्वयं बुवते⊸ न खल्वस्य स्वनिर्णीतौ करणत्वम्, स्तम्भादिरिवाचेन

## तनलात्; नाप्यर्थनिश्चितौ, स्वनिश्चितावकर-णस्य कुम्मादेरिव तत्राऽप्यकरणत्वात् ॥५॥

अस्येति सन्निकर्षादे:, करणत्वं साधकतमत्वम्। नाऽप्यर्थनिश्चिता-विति अस्य करणत्विमिति योगः। तत्रापीति अर्थनिश्चितावपीत्यर्थः । श्चेषमशेषमुत्तानार्थम् । प्रयोगौ तु-सिन्निकर्षादिः स्वनिर्णातौ करणं न मवति, अचेततत्वात्, य इत्थं स इत्थम्, यथा स्तम्भः, तथा चायम्, तस्मात् तथा। सिन्निकर्षादिरर्थनिश्चितौ करणं न भवति, स्वनिश्चिताव-करणत्वात्, य एवं स एवम्, यथा स्तम्भः, यथोक्तसाधनसंपन्नश्चा-यम्, तस्माद् यथोक्तसाध्यः ॥

अत्र केचिद् यौगाः संगिरन्ते-सन्निकर्पादिने प्रमाणव्यवहारभा-गित्यादि यद्वादि, तत्रादिशब्दसूचितकारकसाकस्यादेः काममप्रा-माण्यमस्तुः, सन्निकर्षस्य तु प्रामाण्यापकर्षो नोऽमर्षप्रकर्षसिद्धये, तस्यार्थोपलब्धौ साधकतमत्वावधारणेन स्वार्थव्यवसितावसाधकतम-त्वादित्यत्र हेत्वेकदेशस्यासिद्धेः । यत्तु तिसद्धौ साधनमधुनैवाभ्य-धुः, तदसाधीयः, प्रदीपेन व्यभिचारात्, तस्य स्वनिश्चितावकरण-स्याप्यर्थनिश्चितौ करणत्वादिति। तदेतत् त्रपापात्रम्, अर्थोपलब्धौ सन्नि-कर्षस्य साधकतमत्वासिद्धेः। यत्र हि प्रमात्रा व्यापारिते सत्यवद्यं कार्य-स्योत्पत्तिः, अन्यथा पुनरनुत्पत्तिरेव, तत् तत्र साधकतमम् ; यथा छिदायां दात्रम् ; न च नभसि नयनसन्निकर्षसम्भवेऽपि प्रमोत्पत्तिः। रूपस्य सह-कारिणोऽभावात् तत्र तदनुत्पत्तिरिति चेत्। कथमसौ रूपेऽपि स्यात् ?; न हि रूपे रूपमस्ति, निर्गुणत्वाद् गुणानाम् । नापि तदाधारभूते द्रव्ये क्तपान्तरमस्ति, यावद्द्रव्यभाविसजातीयगुणद्वयस्य युगपदेकत्र त्वयाऽ-नभ्युपगमात् । अवयवगतं रूपमवयविरूपोपछन्धौ सहकारि सम-स्त्येवेति चेत्। कथं त्र्यणुकावयविरूपोपलम्भो भवेत् ?; न हि ब्राणु-कलक्षणावयवत्रयवर्तिरूपसुपलभ्यते, यतः सहकारि स्यात्। अनु-पळध्यमान्मपि तत् वत्र सहकारीति चेत्। तर्हि कथं न तप्तपाथास पाव- कोपलम्भसंभवः १; तद्वयवेष्वनुपलभ्यमानस्य रूपस्य भावात् । यदि च रूपं सहकारि कल्प्यते, तदा समाकिखतसकलनेत्रगोलकस्य दूराऽऽ-सन्नतिमिररोगावयविनः कथं नोपल्रव्धिः १। अथाऽत्यन्ताऽऽसत्त्यभावोन ऽपि सहकारी, न चासौ विमिरेऽस्तीति चेत्। निनवयमासित्तरात्मापेक्षया, **शरीरा**पेक्षया, लोचनापेक्षया, तद्धिष्ठानापेक्षया वा विवक्षांचके प्रेक्षादक्षेण ?। आसे करपे, कथं कस्यापि पदार्थस्योपछव्धिः ?, व्या-पकस्याऽऽत्मनः सर्वभावैरासत्तिसंभवात् । द्वितीये, कथं करतल-तुलितमातुलिङ्गादेरपलम्भः १। तृतीये, कथं कापि चाक्षुपप्रत्यक्षमुन्म-ज़ेत् १, चक्क्षुषः प्राप्यकारित्वकक्षीकारेण सर्वत्र खगोचरेणाऽऽसत्तिसः द्भावात् । तुरीये, कथमधिष्ठानसंयुक्ताः जनशलाकायाः समुपलव्धिः ?। अथ येनांशेन तस्यास्तत्र संसर्गः स नोपलभ्यत एव । नैवम्, अव-यविनो निरंग्नत्वेन स्वीकारात् । अपि च, कथमुदीचीं प्रति व्याः पारितनेत्रस्य प्रमातुर्ने कौचन काञ्चनाऽचलोपलव्धिमनुभवामः ? । न च द्वीयस्त्वाद् न तत्र नेत्ररझमयः प्रसर्तुं शक्ताः, तेषां शशाङ्के-Sपि प्रसरणाभावापत्तेः । अथ तदाङोकमिलितास्ते वर्धन्ते, तर्हि खरतरकरिनकरिनरनतराऽऽपूरितविष्टपोदरे मरीचिमालिनि सति सु तरां सुराद्रिमभिसर्पतां तेषां वृद्धिर्भवेत् । न च दिनकरमरीचीनां नितरां कठोरत्वेन तैस्तेषां प्रतिघातः, तदाऽऽलोककलापाऽऽकल्तिकलश्-क्किशादिपदार्थानामप्यतुपलम्भापत्तेः । ततो न सन्निकर्षसद्भावेऽः च्यवत्र्यं संवेदनोदयोऽस्ति । नापि तद्भावेऽभाव एव, प्रातिभप्रसः आणामार्थसंवेदनविशेषाणां च तत्कालाऽविद्यमानवस्तुविषयतया सन निकर्षाभावेऽपि समुद्भवात् । तन्न सन्निकर्षस्य साधकतमत्वं साधु-श्वसौधाऽध्यासधैर्यमार्जिजत्। यं च प्रदीपेन व्यभिचारमुद्चीचरः सोऽपि न चतुरचेतश्चमत्कारचञ्चुः, प्रदीपस्य मुख्यवृत्त्या करणत्वा-नुपपत्ते:, नेत्रसहकारितया करणत्वोपचारात् । यथा चोपचारादर्थ-व्यवसितौ करणमयम् , तथा स्वव्यवसिताविषः, न हि प्रदीपोपलम्भे प्रदीपान्तरान्वेषणमस्ति । किन्त्वात्मनेवात्मानमयं प्रकाशयतीति क ब्यभिचारः ?। तत्र सित्रकर्षस्यार्थन्यवसितावसाधकतमत्वमसिद्धम्।। अनयेव दिशा कारकसाकल्यादेरप्यर्थन्यवसितावसाधकतमत्वं सप्तर्थनीयम्। इति न हेत्वेकदेशासिद्धिः॥ ५॥

अथ व्यवसायीति विशेषणसमर्थनार्थमाहु:-

# तद् व्यवसायस्वभावम् , समारोपपरिपन्थित्वात्

## प्रमाणत्वाद् वा ॥ ६ ॥

तत्–प्रमाणत्वेन संमतं ज्ञानम्, व्यवसायस्वभावं निश्चयात्मकिसवर्थः, समारोपः संशयविपर्ययानध्यवसायस्वरूपोऽनन्तरमेव
निरूपिय्यमाणः, तत्परिपन्थित्वं तद्विरुद्धत्वम्, यथावस्थितवस्तुप्राहकत्विमितं यावत्; प्रमाणत्वाद् वा तत् तथाविधम्, वाशव्दो
विकल्पार्थः, तेन प्रत्येकमेवाम् हेत् प्रमाणत्वाभिमतज्ञानस्य व्यवसायस्त्रभावत्वसिद्धौ समर्थावित्यर्थः। प्रयोगौ तु-प्रमाणत्वाभिमतं ज्ञानं
व्यवसायस्वभावम्, समारोपपरिपन्थित्वात्, प्रमाणत्वाद् वा, यत्
पुनर्नेवं न तदेवम्, यथा-घटः, प्रोक्तसाधनद्वयाऽधिकरणं चेदम्, तसाद् व्यवसायस्वभाविमिति॥

अत्रैकदेशेन पक्षस्य प्रसक्षप्रतिक्षेपमाचक्षते भिक्षवः, तथाहि-संहतसकळिवकल्पावस्थायां नीळादिदर्शनस्य व्यवसायवन्ध्यस्येवानुभवात् पक्षीकृतप्रमाणैकदेशस्य प्रस्यक्षस्य व्यवसायस्वभावत्वसाधनमसाधीयः । तदसाधिष्ठम्, यतः-केन प्रत्यक्षेण तादक्षस्य तस्यानुभवोऽभिधीयते १ ऐन्द्रियेण, मानसेन, योगिसत्केन, स्वसंवेदनेन वा १ ।
बाद्येन, तत्रेन्द्रियक्कदुम्बस्य व्यापारपराङ्मुखत्वात् । न च द्वितीयेन,
त्स्सेन्द्रियक्कानपरिच्छित्रपदार्थानन्तरक्षणसाक्षात्कारदक्षत्वात् । न
स्तीयेन, अस्मादशां योगिप्रसक्षस्यश्चर्यत्वात्, योगी तु तथा जानातीति कोशपानप्रसायनीयम् । नापि तुर्येण, यतः-तत् स्वस्पोपदर्शनादेव प्रमाणं स्थात्, अनुरूपविकल्पोत्पादकत्वाद् वा १ । आद्ये पक्षे,
प्रस्नक्षं क्षणक्षयस्वर्गप्रापणशक्त्यादाविष प्रमाणतामास्कन्देत् । द्विती-

यपश्चोऽप्यक्षमः, संहृतसकलविकल्पावस्थाभाविनीलादिदर्शनानन्तरम्-नीलादिरयमित्यथोंहिलशेखरस्यैव विकल्पस्य प्रायेणानुभवात् । यत्रा-पि नीलादिज्ञानं ममोत्पन्नमिति ज्ञानोहेखी विकल्पः, तत्रापि ज्ञानमात्रो हे खित्वादस्य तत्रैव दर्शनस्य प्रामाण्यं स्याद् न तु तिन्नर्विकल्पकत्वे । अपि च, विकल्पस्यापि कथं सिद्धिः ? स्वसंवेदनप्रत्यक्षादिति चेत् । तस्यापि स्वरूपोपदर्शनमात्रात् प्रामाण्ये तदेव दूषणम् । विकल्पान्त-रोपजननात् पुनरनवस्था । तथा च कथं स्वसंवेदनस्य प्रामाण्य-सिद्धिः ?, यतस्तेन बाधा पक्षांशे स्यात् । अथ यत्र निर्विकल्पकं तन्नैव विकल्पेन सहोत्पद्यते, यथा-विकल्पो विकल्पान्तरेण, विकल्पेनापि सहोत्पद्यते च प्रत्यक्षम् । न चेदं न सिपेध साधनम्, गन्धवेविकरूप-दशायामपि गोः साक्षात्करणात्, अन्यथा समयान्तरे तत्सारणातु-स्पत्तिप्रसङ्गान् , इत्यनुमानवाधितः पक्षैकदेश इति चेत्। तद्पि कवितं कालेन, कालान्तरे सारणसद्भावाद् व्यवसायात्मकस्येव प्रत्यक्षस्य प्रसिद्धेनिर्विकल्पकस्य संस्कारकारणत्विवरोधात् क्षणिकत्वादिवत् । अथाभ्यासप्रकरणबुद्धिपाटवार्थित्वेभ्यो निर्विकल्पकादपि प्रत्यक्षाद्, गेवादी संस्कारः स्करणं च समगस्त, न तु क्षणक्षयादी, तदभावा-दिति चेत् । तद्व्यस्पीयः, भूयोदर्शनलक्षणस्याभ्यासस्य क्षणक्षया-दावक्षोदीयसः सद्भावातः, पुनः पुनविकल्पोत्पादरूपस्य चाभ्यासस्य परं प्रत्यसिद्धत्वात्, तत्रैव विवादात् । क्षणभिदेखिमभावाभिधानवे-ल्राया क्षणिकप्रकरणस्यापि भावात् । बुद्धिपाटवस्य क्षणिकत्वादौ नीलादी च समानत्वात्, तत्प्रत्यक्षस्य निरंशत्वेन कक्षीकारात्, अन्यथा विरुद्धधर्माध्यासेन तस्य भेदापत्तेः । अधित्वस्यापि जिज्ञा-सितत्वलक्षणस्य भ्रणिकवादिनः श्रणिकत्वे सुतरां सद्भावाद् नीलादि-वत् । अभिल्धितत्वरूपस्य तु तस्य व्यवसायजननं प्रत्यनिमित्तत्वात्, अनभिल्धितेऽपि वस्तुनि कस्यापि व्यवसायसभवात् । ततो नाऽ-नंशवस्तुवादिनः कचिदेव स्मरणं समगत । तथाच-यद् व्यवसाय-

१ नीलादाविति पाठान्तरम् । २ पुस्तकान्तरे नायं पाठः ।

शून्यं ज्ञाने न तत् स्मृतिहेतुः, यथा क्षणिकत्वादिदर्शनम्, तथा चाऽ-श्वविकल्पकाले गोदर्शनमिति प्रसङ्गः, तथा च तत् स्मृतिहेसुर्न स्याद् , भवति च पुनविकल्पयतस्तदनुस्मरणम्, तस्मात् तद् व्यवसायात्म-कंमिति प्रसङ्गविपर्ययः । एवं च स्मरणात् तस्य व्यवसायात्मकस्यैव सिद्धेर्व्यवसायस्य च व्यवसायान्तरेण सम्मानकाळःवाभावाद् विक-रूपेनापि सहोत्पद्यमानत्वादिति हेतुरसिद्धिबन्धकीसम्बन्धवाधित इति सिद्धम् । अथ न व्यवसायस्वभावत्वेन समारोपपरिपन्थित्वप्रमाणत्व-इत्वोर्व्याप्तिकपाऽपादि, तद्भावेऽपि व्यवसायजनकत्वमात्रेण तयोः कचिद्भावाविरोधात्। अनुमानं हि व्यवसायस्वभावं सत् समारोप-परिपन्थिः प्रमाणं च, प्रस्यक्षं तु व्यवसायजनकमिति को विरोधः?, इति चेत् । इह तावत् प्रमाणत्वहेतोर्व्याप्तिरुपदर्श्यते-प्रमाणं खल्ब-विसंवादकमवादिषुः सौगताः, अविसंवादकत्वं चार्थप्रापकत्वेन व्याप्त-म्; अर्थाप्रापकस्याविसंवादित्वाभावाद् निर्विषयज्ञानवत्, तदिपि प्रव-र्तकत्वेन न्यापि, अप्रवर्तकस्यार्थाप्रापकत्वात्; तद्वदेव । तद्पि विषयो-षद्शंकत्वेन व्यानशे, स्वविषयमुपद्शयतः प्रवर्तकत्वव्यवहारविषयत्व-सिद्धेः, न हि पुरुषं हस्ते गृहीत्का ज्ञानं प्रवर्तयति, स्वविषयं त्पद्रीयत् प्रवर्तकमुच्यतेऽर्थप्रापकं चेति ॥

तत्रेदं चर्च्यते - किं दर्शनस्य व्यवसायोत्पत्तो सत्यां विषयोपदर्श-कार्वं संजायेत ? समुस्मन्नमात्रस्येव वा संभवेत ? । प्राचिकविकल्पे, विकल्पकाळे दर्शनस्येव विनाशात् क्व नाम विषयोपदर्शकल्बं व्यव-तिष्ठेत ? । द्वितीयकल्पनायां पुनः - किमनेन कृतक्षीरनक्षत्रप्रीक्षा-प्रायेण प्रश्चात्रोष्ठसता नीळादिविकल्पेनाऽपेक्षितेन कर्तव्यम् ?, तम्-स्तरेणापि विषयोपदर्शकल्बस्य सिद्धत्वान् । तथा च "यत्रैव जनयेदेनां क्रत्रैवास्य प्रमाणता " इति राद्धान्तविरोधः, व्यवसायं विनैव विष-सोपदर्शकल्बसद्भावे प्रामाण्यस्यापि तं विनैव भावात् , तन्मात्रनि-मिन्तवात् तस्य । कथं वैश्वं क्षणक्ष्यस्वर्गप्रापणशक्तात्वाविष दर्शनस्य

९ बदपादीलिपि पाठः हे निर्देश है । इस्टिंग्स हिम्सिंगस्त

विषयोपदर्शकत्वं न प्रसञ्यते ?। अथाध्यवसानपर्यवसानो व्यापारो द्शीनस्य, इयध्यवसायच्यापारवत एवास्य विषयोपद्शीकत्वमवतिष्ठते, न पुनस्तमन्तरेणेति चेत्। तैद्प्यल्पम्, निर्विकल्पककार्यत्वेन व्यव-सायस्य ततो भिन्नकाळत्वात् तेन तस्य व्यापारवत्त्वानुपपत्तेः 🗜 अस्तु वैतत्, तथापि तद् व्यापारभूतोऽसौ व्यवसायो दर्शनगोचरस्यो-पदर्शकः, अनुपदर्शको वा स्यात् ? । यद्युपदर्शकः; तदा स एव तत्र प्रवर्तकः प्रापकश्च स्यात्, ततोऽपि संवादकत्वात् प्रमाणम्, न पु-मस्तत्कारणीभूयमाभेजानं दर्शनम् । अथानुपदर्शकः, कथं दर्शनं तज्जननात् स्वविषयोपदर्शकम्, अतिप्रसङ्गात्-संशयविपर्ययकारण-स्यापि तस्य स्वविषयोपदर्शकत्वापत्तेः । दर्शनिवषयसामान्यव्यवसान यित्वाद् विकल्पस्य तज्जनकं दर्शनं स्वविषयोपदर्शकम् , नेतरदिति चेत् । तदशस्यम् , दर्शनविषयसामान्यस्यान्याऽपोहरुक्षणस्यावस्तुत्वात् , त-द्विषयव्यवसायजनकस्य वस्तूपदर्शकत्वविरोधात् । अथ दृश्यविक-ल्ययोरेकीकरणाद् वस्तूपदर्शक एव व्यवसाय इति चेत्। नन्वेकी-करणमेकरूपतापाद्नम्, एकत्वाध्यवसायो वा ?। प्राचि पक्षे, अन न्यतरस्येव स तत्त्वं स्यात् । द्वितीये तु, उपचरितमेवानयोरैक्यम् , त-था च कथमेष व्यवसायो विषयोपदर्शकः स्यात् १; न हि षण्डः कुण्डो-भ्रीत्वेनोपचरितोऽपि पयसा पात्रीं पूरयति । कि व, तदेकत्वाध्यव-सायो दर्शनेन, विकल्पेन, ज्ञानान्तरेण वा भवेत् ?। नाद्येन, दर्शक नश्रोत्रियस्याध्यवसायश्वपाकसंस्पशीसंभवात्, न च तस्य विकल्पं विषयतामेति । न द्वितीयेन, विकल्पकीणपस्य दृश्यदाशर्थि गोच-रचितुमपर्याप्तत्वात् । नापि तृतीयेन, निर्विकल्पकसविकल्पकविकल्प-युगळानतिक्रमेण दृदयविकल्प्यद्वयविषयत्वविरोधात् । न च तदुभया-गोचरं ज्ञानं तदुभयैक्यमाकलियतुं कौशलमालम्बते, तथाहि-यद् यद् न गोचरयति न तत् तदैक्यमाकलियतुं कुशलम्, यथा-कलश-**ज्ञानं** वृक्षत्वशिश्पात्वयोः, तथा च प्रकृतमिति । तन्न व्यवसायजन-

१ तद्खलमिति च पाठः ।

नात् प्रत्यक्षस्य प्रामाण्यमुपपादकम् । कथं चैतत् क्षणक्ष्यस्वर्भप्राषण-शक्त्यादावप्यनुरूपं विकल्पं कदाचिद् नोत्पादयति । स्वविकल्पवासन नावलसमुञ्जूम्भसाणाक्षणिकत्वादिसमारोपानुप्रवेशादिति चेत्। तद-पेशलम् , नीलादावि तद्विपरीतसमारोपप्रसक्तेः; कथमन्यथा विरुद्धः धर्माध्यासात् तदर्शनभेदो न भवेत् ?, न ह्यनंशं दर्शनं क्वचित् समारोपाक्रान्तं, क्वचिन्नेति वक्तुं युक्तम् । अथ तत्तद्व्यावृत्तिवशाद-नंशस्यापि दर्शनस्य तथा परिकल्पनाददोषः, समारोपाकान्तेभ्यो हि व्यावृत्तमसमारोपाकान्तम् , असमारोपाकान्तेभ्यस्तु व्यावृत्तं समा-रोपाक्रान्तं तदुच्यत इति । तद्य्यसूपपादम्, यतो व्यावृत्तिरिप बस्तवंशं कंचिताश्रित्य कल्प्येत, अन्यथा वा ?। अन्यथा चेत्, चित्रभा-नुर्व्यचन्द्रव्यावृत्तिकल्पनया चन्द्रतामाद्रियेत । वस्त्वंशाश्रयणपक्षे तु, सिद्धो विरुद्धधर्माध्यासः, तथाहि-तदर्शनं येन स्वभावेन समारोपा-क्रान्तेभ्यो व्यावितष्ट, न तेनैवाऽसमारोपाकान्तेभ्योऽिपः; येन चाऽ-मीभ्यो व्यावर्तत न तेनैव तेभ्योऽपि; तयोईयोरिप व्यावृत्तयोरैक्या-पत्ते:। यदि पुन: स्वभावभेदोऽपि वस्तुनोऽतत्स्वभावव्यावृत्त्या कल्पित-एवेति मतं, तदा कल्पितस्वभावान्तरकल्पनायामनवस्था स्थेमानमा-स्तिच्तुवीत । ततो न व्यवसायजननादस्य प्रामाण्यम्तुगुणम् , किन्तु च्य व्यवसायस्वभावस्वादेव । एवं प्रामाण्यसहचरं समारोपपरिपन्थित्वमिष वाच्यम्॥ ६॥

समारोपपरिपन्थित्वादित्युक्तमिति समारोपं प्ररूपयन्ति-अतस्मिँस्तद्ध्यवसायः समारोपः ॥ ७ ॥

अतत्प्रकारे पदार्थे तत्प्रकारतानिर्णयः समारोप इत्यर्थः ॥ ७ ॥ । अर्थनं प्रकारतः प्रकटयन्ति-

स विपर्ययसंशयानध्यवसायभेदात् त्रेघा ॥ ८ ॥ इत्तानार्थमदः ॥ ८ ॥

अथोदेशानुसारेण विपर्ययस्वरूपं तावत् प्ररूपयन्ति-

विपरीतैककोटिनिष्टङ्कनं विपर्ययः॥ ९॥

विपरीताया अन्यथास्थिताया एकस्या एव कोटेर्वस्त्वंशस्य निष्ट-इतं निश्चयनं विपर्थय इति ॥ ९ ॥ अत्रोदाहरन्ति–

#### यथा शुक्तिकायामिदं रजतमिति ॥ १० ॥

यथेत्युदाहरणोपन्यासार्थः, अमेऽपि सर्वत्र । शुक्तिकायामरजता-कारायामिदं रजतिमिति रजताकारतया ज्ञानं विपर्ययो विपरीतख्या-तिरित्यर्थः। इतिशब्द उद्घेखार्थः, अमेऽपि । उदाहरणसूत्रं चेदम्—अन्ये-षामि प्रत्यक्षयोग्यविषयविषयंयाणां पीतशङ्क्षज्ञानादीनाम्, तिदतर-प्रमाणयोग्यविषयविषयंयाणां हेत्वाभासादिसमुख्यज्ञानानां चोपछक्ष-णार्थम् ॥

अत्र विवेकाख्यातिवादी वदति-विवादास्पदमिदं रजतमिति त्रत्ययो न वैपरीत्येन स्वीकर्तव्यः, तथा विचार्यमाणस्य तस्यानुपपद्य-मानत्वात्, यद् यथा विचार्यमाणं नोपपद्यते, न तत् तथा स्वीकर्त-व्यम्, यथा-स्तम्भः कुम्भरूपतयेति । न चेदं साधनमसिद्धिमधार-यत्, तथाहि-किमिदं प्रत्ययस्य वैपरीतं स्यात् ?-अर्थिकयाकारिपदा-र्थाप्रसायकत्वम्, अन्यथा प्रथनं वा ?। आद्ये भेदे, विवादास्पद्प्र-त्ययप्रत्यायिते पदार्थे किमर्थिकयामात्रमि नास्ति, तद्विशेषसाध्या वा सा न विद्यते ? । नाद्यः पक्षः, शक्तिसाध्यायास्तस्या भावात् । द्वितीये तु, ज्ञानकाले सा नास्ति, कालान्तरेऽपि वा १। ज्ञानकाले तावत् तथ्य-कलधौतवोधेऽपि कापि सा नास्त्येव । कालान्तरे तु प्रचुरतरसमीर-समीरणाशुन्यपायिपयोनुद्बुद्बोधेऽपि सा न विद्यत एव । तन्नार्थ-क्रियेखादिपक्षः क्षेमकारः । तत्पुरस्सरपक्षे तु, तथाविधवैपरीखं तस्य स्वेनैव, पूर्वज्ञानेन, उत्तरज्ञानेन वाऽवसीयेत ?। न स्वेनैव, तेन स्वस्य वैपरीत्यावसाये प्रमातुः प्रवृत्त्यभावप्रसङ्गात् । अथ पूर्वज्ञानेनः कि स्वकालस्थेन, तत्कालस्थेन वा ?। नाद्येन, तत्काले वैपरीत्यास्पद्संवे-दनस्यासत्त्वात् । नापि द्वितीयेन, ज्ञानयोर्यौगपद्यासंभवात् । अथो-त्तरज्ञानेन, तर्तिक विजातीयम्, सजातीयं वा स्यात् ? । विजातीय-

मध्येकसन्तानम्, भिन्नसन्तानं वा ?। भेदद्वयेऽपि घटज्ञानं पटज्ञा-नस्य वैपरीत्यावसायि भवेत् । सजातीयमप्येकविषयम्, भिन्नविषयं वा ?। एकविषयमप्येकसन्तानम्, भिन्नसन्तानं वा ?। द्वयमपीदं संवाददत्तहस्तावलम्बं कथं वैपरीत्यावबोधधुराधौरेयतां द्धीत ?। भिन्नविषयमप्येकसन्तानम् , भिन्नसन्तानं वा ? । उभयत्रापि पटज्ञानं पटान्तरज्ञानस्य तथा भवेत् । अथ न सर्वमेवोत्तरज्ञानं प्राक्तनस्या-इन्यथात्वाववोधवद्धकक्षम्, किन्तु यदेव वाधकत्वेनोइसित । नतु किमिदं तस्य तद्वाधकत्वम् १-तद्न्यत्वम् , तदुपमर्दकत्वं, तस्य स्व-विषये प्रवर्तमानस्य प्रतिहन्द्रत्वम्, प्रवृत्तस्यापि फलोत्पादप्रतिबन्ध-कत्वं वा १। प्राचि पक्षे, मिध्याज्ञानमपि तस्य बाधकं स्यात्, अन्यत्व-स्योभयत्राऽविशेषात् । द्वितीये घटज्ञानं पटज्ञानस्य बाधकं स्यात्. तस्यापि तदुपमर्देनोत्पादात्। तृतीये, न प्रवृत्तिस्तस्य तेन प्रतिहर्न्तुं शक्या, यत्र क्वचन गोचरे प्रागेव प्रवृत्तत्वात् । तुरीयेऽपि, न फलो-स्पात्तिस्तस्य तेन प्रतिबन्धुं पार्यते, उपादानादिसंविदोऽपि प्रथममेव समुत्पन्नत्वात् । किञ्च, विपरीतप्रस्ये रजतमसत्रकास्ति, सद् वा ?। असचेत् । असत्ख्यातिरेवेयं स्यात् । सच्चेत् । तत्रैव, अन्यत्र वा ? । यदि तत्रेव, तदा तथ्यपदार्थख्यातिरेवेयं भवेत्। अन्यत्र तु सतः कथं तत्र प्रतीतिः?, पुरस्सरगोचर एव चक्षुरादेर्व्यापारात् । दोषमाहात्म्या-द्विति चेत् । न, दोषाणामिन्द्रियसामर्थ्यकदर्थनमात्रचरितार्थत्वेन विपरीतकार्योत्पत्ति प्रसिकि चित्करत्वात् । ततस्तथा विचार्यमाणस्य तस्यानुपपद्यमानत्वमसिध्यदेव । नापि व्यभिचारि, विपक्षाद्यन्तं व्यावत्ते: अत एव न विरुद्धमि । ततः सत्यमेवैतत् संवेदनद्वयम्-इद्मिति प्रसक्षम्, रजतमिति तु स्मरणम्; करणोद्भवदोषवशाच्छु-क्तिरजतयोः प्रत्यक्षरमरणयोख्य भेदाप्रतिभासाद् भेदाख्यातिरियम्-च्यत इति ॥

अत्राभिद्ध्महे-ये तावत् साधनासिद्धिविष्वंसनाय व्यधायिषत् विकृत्या, तत्र शुक्त्यादिरूपतयाऽन्यथास्थितार्थस्यान्यथारजताद्यर्थः

प्रकारेण यत्प्रथनं तत्स्वरूपं वैपरीत्यं नेदं रजतमित्येवं तदुपमर्दतः पश्चादुज्जृम्भमाणेन वाधकेनाऽवधार्यत इति त्रूमः । तथा च अन्यथा-प्रथनोत्तरज्ञानतदुपमर्दकत्वविकल्पाभ्यां शेषं तु विकल्पनिकुरम्बं तुण्ड-ताण्डवाडम्बरविडम्बनामात्रफलमेव । अथ विजातीयं सजातीयं वा तदिलादिप्रकारेषु किमुत्तरं ते स्याद् ?। ननु वितीर्णमेव । अस्तु यत्कि-भिन्, तदुपमर्देन चेदुत्पद्यते, तदा तदिखळं वाधकं सत् तस्य तथात्व-माविष्करोतीति । उपमर्द्य न प्रध्वंसः, यतः पटज्ञानप्रध्वंसेनोत्पद्य-मानस्य घटज्ञानस्य वाधकत्वं स्यात्, किन्तु तत्प्रतिभातवस्त्वसत्त्व-ख्यापनम्-यन्मदीयवेदने रजतिमति प्रसभात्, तद् रजतं न भवसेवेति। अपि च, भेदाख्यातावपि प्रत्यक्षस्मरणयोर्भेदाख्यानं किं खेनैव वेद्यते? इलाविसकछविकलपपेटकमाटीकत एवः इति स्ववधाय क्रलोत्थापनमे-तत् भवतः। अथ प्रकृतज्ञाने रजतप्रतिभाने कथं तेन शुक्तिकाऽपेक्ष्येत?। तन्न, संवृतस्वाकारायाः समुपात्तरजताकारायाः शुक्तिकाया एवात्र प्रतिभानात् । वस्तुस्थिता हि शुक्तिरेव सा, त्रिकोणत्बादिविशेषप्रह-णाभावात्तु संवृतस्वाकारा, चाकचिक्यादिसाधारणधर्भदर्शनोपजनि-त्तरूपसारणाऽऽरोपितरजताकारत्वाच्च समुपात्तरजताकारा; इसिन-धीयते । यत् खलु यत्र कर्मतया चकास्ति तत् तत्राऽऽलम्बनम् , एतच शृङ्गग्राहिकया निर्दिश्यमानायां शुक्तौ समस्येव । सैव हि दोषवशान् तथा प्रतिभाति । दृष्टं च दोषवशाद् विपरीतकार्योत्पाद्कत्वम् , यथाः क्षिप्तमन्दाक्ष्यक्मीकायाः कुळपक्ष्मलाक्ष्यास्तद् तद् विरुद्धवीक्षणभाषणा-दि। त्वयाऽपि चैतदङ्गीकृतमेव, प्रकृतरजतस्मरणस्याऽनुभूतरजतदेशा-नुसारिप्रवृत्तिजनकत्वौत्सर्गिककार्यपरिहारेण पुरोदेश एव प्रवृत्तिजन-कत्वस्वीकारात् । भेदाऽश्रहणं सहकारिणमपेक्ष्य प्रकृतरजतस्मरणस्य त्रद्विरुद्धमिति चेत् । दोषान् सहकारिणोऽपेक्ष्य हृषीकस्थापि तत तथास्तु । किञ्च, प्रत्यभिज्ञानेन रजतसंवित्तेः शुक्तिगोचरत्वमवस्था-प्यते-यदेव मम रजतत्वेन पूर्वमचकात्, तदेवेदं शुक्तिशकलम्; इस्येवं

१ अथ पूर्वोऽनुभूतरजतप्रतिभाने इति पाठान्तरम् ।

तस्योत्पादात् । अनुमानेन च-विवादपदं रजतज्ञानं शुक्तिगोचरम् , तत्रैव प्रवर्तकत्वाद्, यदेवं तदेवं यथा सत्यरजतज्ञानं रजतगोचरम्, इति विचारेण वैपरीत्यस्थोपपत्तेरसिद्धिदुर्गन्धमेव त्वत्साधनमिति स्थितम् । यचोक्तम्-शुक्तिरजतयोः प्रत्यक्षस्परणयोश्च भेदाप्रतिभा-सादिति, तत्र भेदाप्रतिभासस्तुच्छः कश्चिदुच्येत, अभेदप्रतिभासो वा ?। नाद्यः, प्राभाकरैरभावानभ्युपगमात् । नापि द्वितीयः, विप-रीतख्यातिप्रसक्तेः, भिन्नयोरभेदेन प्रतिभासात् । अथ भेदो व्यावर्तक-धर्मयोगः, तस्य चाप्रतिभासः साधारणधर्मप्रतिभास इति चेत्। न, शुक्तिज्ञाने सत्येऽपि तस्य भावाद्, दीप्रतादेस्तत्राऽपिप्रतिभासात्। अथ न तत्र तस्यैव प्रतिभासः, त्रिकोणतादिव्यावर्तकधर्माणामपि प्रति-भासादिति चेत् । तर्हि सावधारणः साधारणधर्मप्रतिभासः प्रकृतर-जतबोधेऽपि नास्त्येव, रजतगतस्य रजतत्वस्येव शुक्तिगतस्य त्वनिय-त्तदेशकालस्मर्थमाणरजतासंभविनियतदेशकालत्वस्य व्यावर्तकधर्मस्य अतिभानादिति । महणस्मरणसंवित्ती अपि स्वसंविदिते प्राभाकरा-णाम् । ते च यदि स्वरूपेण प्रतिभातः, तदा न रजतार्थिनस्तथा प्र-वृत्तिः स्यात् । अथ प्रहणं स्मरणरूपतया प्रतिभाति, तदा विपरीत-च्यातेरसप्टतया प्रतिभानम्; अनुभूतरजतदेशे प्रवृत्तिश्च स्यात् । अथ स्मरणं प्रहणरूपतया; तदाऽपि विपरीतख्यातिरेव। प्रभृतं चात्र बक्कन्यम् , तचोक्तमेव बृहद्वृत्ती वितत्य श्रीपृत्यै: ॥ १० ॥

अथ संशयं लक्षयन्ति-

## साधकबाधकप्रमाणाभावादनवस्थिताऽनेककोटि-संस्पर्शि ज्ञानं संशयः॥ ११॥

डहिस्त्यमानस्थाणुत्वपुरुषत्वाद्यनेकांशगोचरयोः साधकवाधक-प्रमाणयोरनुपळम्भादनवधारितनानांशावळिम्विविधिप्रतिषेषयोरसमर्थं संवेदनं संशय इत्यर्थः, समिति समन्तात् सर्वप्रकारैः शेत इवेति ब्युत्पत्तेः॥ ११॥ उदाहरन्ति-

### यथाऽयं स्थाणुर्वा पुरुषो वा ॥ १२ ॥

व्यक्तम् । अयं च प्रत्यक्षविषये संशयः । परोक्षविषये तु यथा-काऽपि विपिनप्रदेशे शृङ्गमात्रदर्शनात् किं गौरयं स्याद् गवयो वा ? इंस्यादि ॥ १२ ॥

अथाऽनध्यवसायस्वरूपं प्ररूपयन्ति-

#### किमित्यालोचनमात्रमनध्यवसायः॥ १३॥

अस्यृष्टविशिष्टविशेषं किमित्युहेखेनोत्पद्यमानं ज्ञानमात्रमनध्य-वसायः प्रोच्यते । समारोपरूपत्वं चाऽस्योपचारिकम्, अतिर्हमस्तद-ध्यवसायस्य तहक्षणस्याऽभावात् । समारोपिनिमित्तं तु यथार्थापरि-च्छेदकत्वम् ॥ १३ ॥

खदृाह्**रन्ति**-

## यथा गच्छत्तृणस्परीज्ञानम् ॥ १४ ॥

गच्छतः प्रमातुस्रृणस्पर्शविषयं ज्ञानमन्यत्राऽऽसक्तचित्तत्वादेवे ज्ञातीयकमेवंनामकिसदं वस्तु, इत्यादिविशेषानुद्धेखि किमिष मया स्पृष्टम्; इत्याद्धेषनमात्रमित्यर्थः। प्रत्यक्षयोग्यविषयश्चायमनध्यवसायः। एतदुद्दाहरणदिशा च परोक्षयोग्यविषयोऽप्यनध्यवसायोऽवसेयः, यथा— कस्यिचद्पिरज्ञातगोजातीयस्य पुंसः कचन वननिकु जे सास्नामा- त्रदर्शनात् पिण्डमात्रमनुमाय को नु खत्वत्र प्रदेशे प्राणी स्यात् ?, इत्यादि ॥ १४ ॥

अथ प्रमाणस्रक्षणसूत्रोपात्तं परशब्दं व्याख्यान्ति-

#### ज्ञानादन्योऽर्थः परः ॥ १५ ॥

ज्ञानाद् प्राहकात् सकाशाद्, अन्यो प्राह्यतया पृथमभूतोऽचेतनः संचेतनो वा, अर्थोऽर्थक्रियार्थिभिरर्थ्यमानः, परः परशब्दवाच्यः ॥ अत्र शून्यवादिनः कतिप्यविकल्पाटोपोच्चण्डतुण्डमुत्स्वप्रायन्ते÷

अहो ! आहेताः ! किं ज्ञानम् ?, कश्चार्थः ?। प्राहकमन्तर्ज्ञानम् , प्राह्मो

बाह्योऽर्थ इति चेत् । कस्य ज्ञानं प्राहकम् ?। अर्थस्य चेत् । अर्थ एवान-र्थमुळं तर्हि स एवोन्मूळनीयः, तथाहि-किमयमणुरूपः, स्थूळस्वरूपः, तदुभयस्वभावः, अनुभयस्वभावो वा ?। अणुरूपश्चेत् । कुतोऽणूनाम-वधारणम् ?-प्रत्यक्षाद्, अनुमानाद् वा ?। प्राचि पक्षे, किं योगिप्र-त्यक्षाद्, अस्मदादिपत्यक्षाद् वा ?। धुर्यः श्रद्धामात्राऽवधार्यः । द्वितीयस्तु, अनुभूतिपराभूतः न हि वयमयं परमाणुरयं परमाणुरिति स्वप्नेडिप प्रतीमः, स्तम्भोऽयं कुम्भोऽयमित्येवमेव नः संदैव संवेदनो-द्यात् । अथाऽनुमानात् परमाणुप्रवेदनम् । किमवधृतसाध्यसाधन-संबन्धात् , तदितरस्माद् वा ? । न तावत् तदितरस्मात् , अतिप्रसङ्ग-संज्ञमात्। प्राचिकप्रकारे तु, संबन्धाऽवधारणं प्रत्यक्षेण, अनुमानेन वा ?। न प्रत्यक्षेण, अणूनामतीन्द्रियत्वेन तैः सहाऽविनाभावस्य कापि छिङ्गे प्रहीतुमशक्यत्वात् । अनुमानेनाऽपि तेनैव, अनुमानाऽ-न्तरेण वा तद्वधारणम् ? । न तावत् तेनैव, परस्पराऽऽश्रयप्रस-ङ्गात्-सति हि संबन्धावधारणे तदनुमानोत्थानम्, सति चास्मिस्तदव-धारणिमति । अनुमानाऽन्तरमपि गृहीतप्रतिबन्धम् , अगृहीतप्रति-बन्धमेव वा प्रवर्तेत ?, इत्याद्यावृत्तावनवस्थादौःस्थ्योपस्थापनम् । तद् नानुमानाद्पि परमाणुप्रतीतिः । किञ्च, अमी परमाणवो नित्या वा स्यु:, अनित्या वा ?। नित्याश्चेत् । किमर्थिकियाकारिण:, अकिश्चित्करा वा ?। उदीचीनस्तावत्पक्षः श्लोदीयान्, अन्तरिश्चन्नश्चवत् तेषामसत्त्वा-पत्ते: । अर्थिकयाकारित्वं तु तेषां क्रमेण, युगपद् वा ?। क्रमेण चेत्। किं स्वभावाभेदेन, तद्भेदेन वा ?। स्वभावाभेदभिदावाम्, ते येतैव खभावेन प्राच्यं कार्यमर्जयन्ति, तेनैवोत्तरमि ; यद्वा येतैवो-त्तरम्, तेनैव प्राच्यमपि ?। प्रथमे, प्रथमकार्यकाल एवोत्तरस्याप्य-स्पत्तिप्रसक्तिः । तद्वद् द्वितीये द्वितीयकार्यकाल एव प्रथमस्याऽपि प्रभवप्राप्तिः । तद्वदेव स्वभावभेद्पक्षे क्षणिकत्वापत्तिः, तल्लक्षणत्वात् क्षणभङ्गरतायाः । युगपत्पक्षे, सकृदेव सकललकार्यकार्यपु जस्याऽर्जि-ब्रुत्वाद् द्वितीयादिश्चणे तेषामसत्त्वं स्थात्। तद् नाऽमी नित्याः । अनि- त्याश्चेत् क्षणिकाः, कालान्तरस्थायिनो वा ?। क्षणिकाश्चेत् । किम-कस्माद् भवन्ति, कारणाद् वा कुतोऽपि १। अकस्माच्चेत्। ननु किमिह कारणप्रतिषेधमात्रम् , भवनप्रतिषेधः, स्वात्महेतुकत्वम् , निरुपाच्य-हेतुकत्वं वा विवक्षितम् ?। आदो, भवनस्थानपेक्षत्वेन सदा सत्त्व-स्याऽसत्त्वस्य वा प्रसक्तिः "नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा हेतोरन्यानपेक्षणात्" इत्युक्तेः । द्वितीये, प्रागिव पश्चाद्पि नाडमी भवेयुः । तृतीये, कथ-मुत्पित्तिस्तेषाम् ?, स्वयमसतां स्वोत्पत्तौ व्यापारव्याहतेः । तुरीये, प्रागपि सत्त्वापत्तेस्तेषां सनातनत्वं स्यात् । कारणाद् भवनपक्षे तु स्थूळं किञ्चित् तेषां कारणम् , परमाणव एव वा १। न स्थूळम् , परमा-णुक्त्वार्थपक्षस्यैव कञ्चीकारात् । परमाणवश्चेत् । ते किं सन्तः, अस-न्तः, सद्सद्रूपाः, अनुभयस्वभावा वा स्वकार्याणि कुर्युः ?। सन्तश्चेत्। किमुत्पत्तिक्षण एव, द्वितीयादिक्षणेऽपि वा ?। नाद्यः, तदानीमुत्प-जिमात्रव्ययस्वात् तेषाम् । अथ "भूतिर्येषां किया सैव कारणं सैव चोच्यते " इति वचनाद् भवनमेव तेषामुत्तरोत्पत्ती कारणतेति चेत्। पवं तर्हि रूपाणवो रसाणूनाम्, ते च तेषामुपादानं स्युः, उभयत्र भवनाविशेषात् । न द्वितीयः, क्षणक्षयक्ष्यापत्तेः । अथाऽसन्तस्ते तदुत्पादकाः, तर्हि तत्सत्ताक्षणमेकमपहाय सर्वदा तदुत्पाद्यसङ्गः, तद्भवनस्य सर्वदाऽविशेषात् । सदसद्रूपपक्षस्तु दुर्निरोधविरोधानु-बन्धदुर्धर:-यदि हि ते सन्तः कथमसन्तः ?,तथा चेत् कथं सन्तः?। अनुभयस्वभावभेदोऽप्यसाधुः, विधिप्रतिषेधयोरेकतरप्रतिषेधेऽन्यत-रस्यावद्रयंभावात् । तन्नाणवः क्षणिकाः सूक्ष्ममनीषामार्गमैयरः। नापि कियत्कालस्यायिनः, क्षणिकपक्षोपिक्षप्तप्रतीकारस्याऽत्राऽप्यवता-रात् । किञ्च, कियत्कालस्थायिनोऽप्यमी किमर्थक्रियापराङ्मुखाः, तत्कारिणो वा भवेयुः ? । प्रथमभिदायाम् , अम्बरोद्भवाम्भोरुहसौ-रभवद्सत्त्वापत्तिः । उद्गिकरूपे, किमसद्रूपम्, सद्रूपम्, उभय-क्रवम्, अनुभयरूपं वा ते कार्ये कुर्वीरन् ?। असद्रूपं चेत्। कथं करिकेसरकछापादेरि न करणम् ?। सदूपं चेत् । कथं तस्य क- रणम् ?, सतोऽपि करणे कथं कदाचित् क्रियाविरतिः ?। तृतीयंतु-रीयभेदौ तु प्राक्षोक्तसद्सद्रूपादिभेदवद् भञ्जनीयौ । तन्नाणुरूपो-Sर्थः सर्वथा स्थेमानमातेनिवान् । नापि स्थूलक्पः, यतस्ताहशो-Sप्यसौ निखः, अनिखो वा स्यात् ?। न तावद् निखः, परमाणु-नित्यतानिराकरणानुसारेणाऽस्यापि व्यपासितुं शक्यत्वात् । नाप्य-नित्यः, यतस्तरय समुत्पादे स्थूलमेव किञ्चित् कारणम्, अणवोः वा ?। प्राच्यः पक्षः स्थवीयान् , स्थूलाद्वैतवादस्य वावदूकानां वदि-तुमयुक्तत्वात् , सूक्ष्मापेक्षयैव स्थूलस्य व्यवस्थानात् , कुंवलापेक्षया कुवलयस्येव । अथाणवस्तत्कारणम् , तर्हि तद्येतनस्तदुभयस्वभा-वार्थपक्षः कक्षीकृतः स्यात् । अस्त्वयमेवेति चेत् । तर्हि ते निरातिश-याः, सातिराया वा स्यूलमर्थं प्रथयेयुः ? । आद्ये भेदे, भूर्भुवःस्वस्न-बीकुहरकोणकुट्टितैकैकपरमाणुभिविशकितरेपि सदैव तदुत्पादन-प्रसङ्गः । द्वितीये तु, कस्तेषामतिशयः-एकदेशावस्थितिः, संयोगः, किया वा ?। प्रथमपक्षे, क्षोणीमण्डलाऽऽलम्बपरिमण्डलैः स्थूलैककार्य-क्रियाप्रसक्तिः, तस्यैकदेशरूपत्वात् । अथ यावति प्रदेशे कतिपयेऽपि प्रसाणवः कार्यमेकमर्जयन्ति तावानेवैकः प्रदेशः, न सकलमिलामण्ड-छम्; इति चेत् । तर्हीतरेतराश्रयिकशाचप्रवेशः-सिद्धे हि कार्ये देशैं-क्यसिद्धः, तत्सिद्धौ च तत्सिद्धिरिति । संयोगश्चेद्तिशयः, स किं नित्यः, अनित्यो वा ? । यदि नित्यः, तदा सदाऽपि तदुत्पाद्यकार्यो-त्पादप्रसङ्गः।अनित्यश्चेत्। किमन्यत एव, तेभ्योऽपि वाप्रादुःष्यात् ?। नाद्यो भेदः, तदाधारधर्मस्याऽन्यत एवोत्पत्तिविरोधात् । द्वितीये तु, तदुत्पत्तावि निरतिशयाः, सातिशया वा ते व्याप्रियरन् ?। प्राचि, प्राचीन एव दोष: । द्वितीये तु, अतिशयोत्पत्तावप्यतिशयान्तरेण भाव्यम् , तत्रापि तेन; इत्यनवस्थाकदर्थनम् । किञ्च, अयं संयोगस्तत्स्व-भावभूतः, तत्पृथग्भूतो वा शिप्राच्ये, परमाणव एव न कश्चित् संयोगो नाम। द्वितीये तु, सर्वथा पृथग्भूतः, कथश्चिद् वा । कथश्चित्पक्षस्तावद्

१ बदरापेक्षया कुवलयस्य स्थूलत्वम् ।

विरोधवाधितः । सर्वथापक्षे तु, संबद्धः, असंबद्धो वा तत्रासौ स्यात् ?। असंबद्धविधायां तेषामेष इति संबन्धायोगः । संबद्धस्तु, संयोगेन, समवायेन, तादात्म्येन, तदुत्पत्त्या, अविष्वग्मावेन वा १। न संयो-गेन, तस्य गुणरूपे संयोगे संभवाभावात्, "निर्गुणा गुणाः" इति वचनात् । न समवायेन, यतो यावद्यमेकं संयोगमेकत्र संबन्धयति, तावदन्यत्राऽप्येनं किं न संबन्धयेत् ?, अस्य सर्वत्रैक्यात् । न तादा-त्म्येन, भेदपक्षकक्षीकारात् । नापि तदुत्पत्त्या, परमाणुभ्यः संयोगो-त्पादस्य प्रागेव व्यपास्तत्वात् । नाप्याविष्वग्भावेन, तस्य कथिश्वत् तादात्म्यरूपत्वात्; तत्र च कथि बिदित्यन्धपदम्, विरोधावरोधदुर्धर-त्वात् । किञ्च, अयं संयोगः सर्वात्मना, एकदेशेन वाऽणूनां प्रणि-गद्येत ? । प्रथमे, पिण्डोऽणुमात्रः स्यात् । द्वितीये, षट्केन युगपद्यो-गात् परमाणोः षडंशता स्यात्; इति परमाणुकथाऽत्यस्तमियात्। तन्न संयोगोऽतिशयः । एतेन क्रियारूपातिशयपक्षोऽपि प्रतिश्चिप्तः । किञ्च, अयं स्थूळोऽवयवी निराधारः, साधारो वा १। न तावद् निरा-धारः, साधारप्रतीतिविरोधात् । साधारश्चेत् । किमेकावयवाधारः, अनेकावयवाधारो वा ?। प्रथमे, प्रतीतिविरोधः, तथाहि-प्रतीतिरि-हाऽवयवेष्ववयवीति, नावयवेऽवयवीति । अथानेकावयवाधारः, तत्रा-प्यविरोध्यनेकावयवाधारः, विरोध्यनेकावयवाधारो वा ?। न प्राच्यः, चळाचळस्थूळास्थूळनीळानीळादिरूपाणामवयवानां विरोधप्रतीतेः । अथ द्वितीयः, तर्हि नैकः स्थूलोऽवयवी स्यात्, विरुद्धधर्माध्यासात्। अपि च, असौ तेषु वर्तमानः सामस्येन, एकदेशेन वा वर्तेत ?। सामस्येन वृत्तौ, एकस्मिन्नेवावयवे परिसमाप्तत्वादनेकावयववृत्तित्वं न स्यात् । एकदेशेन वृत्तौ, निरंशत्वं तस्योपगतं विरुध्येत । सांशत्वे वा तेऽप्यंशास्ततो भिन्नाः, अभिन्ना वा भवेयुः ?। भिन्नत्वे, पुनरप्यने-कांशवृत्तेरेकस्य सामस्यैकदेशविकल्पानतिकमादनवस्था। अभिन्नत्वे, न केचिदंशाः स्युः । इति न तदुभयस्वभावार्थपक्षोऽपि संगतित्रकः सङ्गमगात् । अनुभयस्वभावभेदोऽप्युपेक्षाक्षेत्रं प्रेक्षाणाम्, परमाणु- स्थलयोः परस्परप्रतिषेघात्मकत्वेनाऽन्यतरप्रतिषेधे तदितर्विधेरवदर्य-भावात्। इति नार्थः कश्चिद् विचारचूळामाळम्बते।। तद्भावे तद्पाह-कतया संगतं ज्ञानमपि तथेव । किञ्च, एतदर्थसमकालम्, तद्भिन-कालं वा तद्प्राहकं करुप्येत ?। प्राक्रत्पनायाम्, त्रिलोकीतरुपोपगता-अपि पदार्थास्तत्र प्रथेरन्, समकाल्खाविशेषात् । तदग्न्यप्रकारे तु, निराकारम्, साकारं वा तत् स्यात् ?। प्रथमे, प्रतिनियतपदार्थपरि-च्छेदानुपपत्तिः । द्वितीये तु, किमयमाकारो व्यतिरिक्तः, अव्यतिरिक्तो वा ज्ञानात् ? । अव्यतिरेके, न कश्चिदाकारो नाम; तथाच निराका-रप्रकारप्रकाशितः परीहारः । व्यतिरेके, चिद्रूपः, अचिद्रूपो वाऽयं भवेत् ? । चिद्रूपश्चेत् । तदानीमाकारोऽपि वेदकः स्यात्, तथा चायमि निराकारः, साकारो वा तद्वेदको भवेत् ? इत्यावर्तने-नाऽनवस्था । अथाचिद्रूपः; किमझातः, ज्ञातो वा तज्ज्ञापकः स्यात्?। प्राचीने, चैत्रस्येव मैत्रस्याऽप्यसौ तज्ज्ञापकः स्यात् । तदुत्तरे तु, निराकारेण, साकारेण वा ज्ञानेन तस्यापि ज्ञानं स्यात् ? इत्याद्याद्य-त्तावनवस्थैव। इति न ज्ञानमपि किश्विचतुरचेतोगोचरे संचरित। त्ततः सर्वशून्यतैव परं तत्त्वमवास्थित । इति सर्वापछापिविकल्प-संक्षेपः ॥

तदेतद्खिल्मनल्पपलालपृत्वस्वक्ष्यमप्रतिमोत्तरकृशानुकणमात्रसाध्यम्, तथाहि-इदं प्रमाणमृत्वमालप्येत, अन्यथा वा ?। अन्यथा चेत्। विद्योत्तिष्ठ तर्हि कथमकृथाः प्रामाणिकपर्षदीह प्रवेशम् ?। प्रमाणमृत्वे चेत्। तत् प्रमाणमर्थरूपम्, ज्ञानरूपं वा भवेत् ? इत्यदिस्वमार्गणेरेव मर्माविद्विविद्धः कथमुल्वसितुमि शक्तोषि ?। कथं च प्रमाणाभ्युपगमे शून्यसिद्धिः ?। शून्यरूपमेव प्रमाणमिति चेत्। तर्हि शून्यतासिद्धिरिप शून्येवः इति न शून्यसिद्धिः स्यात्। अभ्यिष्टमिष्ट

"शून्ये मानमुपैति चेद् नतु तदा शून्यात्मता दुःस्थिता नो चेत् तर्हि तथापि किं न सुतरां शून्यात्मता दुःस्थिता ?। वन्ध्या मे जननीत्यमुख्य सहझीमप्याश्रयम् झून्यतां शङ्के दुःशकसाहसँकरिसकः स्वामिन् ! असौ सौगतः" ॥१॥ अथेत्थमव विचारयतां यदा न किष्ट्यत् संगर्ति गाते, तदा झून्यमेव तत्त्वमविष्ठत इति चेत् । तदेतत् प्रवळश्रङ्कालस्वलितां-हेरुत्युवनप्रागरुभ्याभ्यसनम्, यतः-

"विचारो वस्तुरूपश्चेत् किं सिध्येत् सर्वज्ञस्यता ?। विचारोऽवस्तुरूपश्चेत् किं सिध्येत् सर्वज्ञस्यता ? "॥ १॥

न च तवाऽमून्यर्थज्ञानदूषणान्यिप सूपपादानि, यसादुभयख-भाव एवार्थ इति नः पक्षः । न चाणुभ्यः स्यूळोत्पादः सर्वत्र स्त्रीकिन यते; यतस्तत्कार्यकारणभावमात्रवित्रासनेनाऽर्थकथा विश्राम्येत्, स्थू-छाद्पि सूत्रपटछादेः स्थूलस्य पटादेः प्रादुर्भावविभावनात्, आत्मा-SSकाशादेरपुद्रलकार्यत्वकक्षीकाराच । यत्र पुनरणुभ्यस्तदुत्पात्तः, तत्र तत्तत्कालादिसामप्रीसञ्यपेक्षिक्रयावशात् प्रादुर्भूतं कथि चत्पृथग्भृतं संयोगातिशयमपेक्ष्येयमविक्द्वैव । केवलं कथि चित्ति किञ्चन त्वचे-तस्तुद्ति, तत्रेयं प्रतिकिया-एकेनैव हि रूपेण भेदाभेदयोरभिधाने विरोधनिरोधः स्थात्, न चैविमह्, पर्यायरूपतया भेदस्य द्रव्यरूपतया चाऽभेद्स्य भणनात्।त्वयाऽपि च "प्रमाणप्रमेयतत्त्वं नास्येव" इत्येक-मेव वचनं स्वपरपक्षावपेक्ष्य साधकं बाधकं वा कक्षीकृतमेव । याऽपि परमाणोः षडंशताऽऽपित्तरुक्ता, साऽप्ययुक्ता, यतोऽत्रांशशब्दस्य संबन्धितबन्धनं शक्तिस्वरूपोऽर्थो विवक्ष्येत, अवयवलक्षणो वा ?। न प्राच्ये प्रसङ्गः संगतः, तथाऽस्माभिस्तद्भ्युपगमात् । द्वितीये तु, नास्यविनाभावः, तत्तच्छाक्तिमात्रेणैव तत्तत्परमाणुसंबन्धस्य प्रतिष-दुधुमशक्यत्वात्। यद्पि निराधार इत्यादि न्यगादि, तत्रापि कथ-च्चिद्विरोध्यविरोध्यनेकावयवाविष्वग्भूतवृत्तिरवयव्यभिधीयते, तत्र च यद् विरोध्यनेकावयवाधारतायां विरुद्धधर्माध्यासनमभ्यधायि, तत्कथ-श्चिदुपेयत एव तावत्, अवयवात्मकस्य तस्यापि कथश्चिद्नेकरूप-त्वात् । यचोपन्यस्तम्-सामस्येनैकदेशेन वेत्यादि, तत्रापि विकल्पद्यया-

नभ्युपाम एवोत्तरम्, अविष्वरभावनावयिवनोऽवयवेषु वृत्तेः स्वी-कारात् । यद्यार्थसमकालमित्याद्युक्तम्, तत्रापि विकरपद्वयमपि स्वी-क्रियत एव, अस्मदादिप्रसक्षं हि योग्यसमकालार्थाऽऽकलनकुशलम्, स्मरणमतीतस्य, शाब्दानुमाने त्रैकालिकस्याऽप्यर्थस्य परिच्लेदके। नि-राकारं चैतद् द्वयमपि, न चातिप्रसङ्गः। तद्भहणपरिणामश्चेदाकारः, तद्भ्युपगच्छामः; स्वज्ञानावरणवीर्योन्तरायक्षयोपशमविशेषवशादेवा-ऽस्य नैयसेन प्रवृत्तः । शेषविकल्पनिकुरुक्वडम्बरेऽस्वीकार एव तिर-

"निरस्ता झून्यता सेयमाज्ञाः ज्ञाक्य ! वसन्त्यम् । जन्मीळ्य चिराद् नेत्रे कौतुकाळोकनोत्सुके" ॥ १ ॥

अथ ब्रह्मवादिवावदूका वदन्ति—युक्तं यदेष सकळापळापी पापी-यानपासे; आत्मब्रह्मणस्तात्त्विकस्य सन्त्वात् । न च सरळसाळरसाळ-भियाळहिन्ताळताळतमाळप्रवाळप्रमुखपदार्थसार्थोऽप्यहमहिमकया प्रती-यमानः कथं न पारमार्थिकः स्यात् ? इति वक्तव्यम्, तस्य मिथ्या-रूपत्वात् । तथाहि— प्रपश्चो मिथ्या, प्रतीयमानत्वात्, यदेवं तदेवं यथा शुक्तिशकळे कळघौतम्, तथा चायम्, तस्मात्तथा ।।

तदेतदेतस्य न तर्कवितकंकाकंत्रयं सूचयित, तथाहि-मिध्यात्वमत्र कीद्यक्षमाकाङ्कितं सूक्ष्मदृशा-किमयन्तासत्त्वम् , उताऽन्यस्यान्याकार-तया प्रतीतत्वम् , आहोस्विद्गिर्वाच्यत्वम् ?; इति भेदत्रयी त्रिनेत्रनेत्रनेत्रयीव त्रौकते। प्राचि पश्चद्वये, त्वदनङ्गीकारः परीहारः । तार्तायीकविक्ष्मत्ये वु, किमिद्मनिर्वाच्यत्वं नाम ?; किं निरुक्तिविरह एव, निरुक्ति-निमित्तविरहः, तिःस्वभावत्वं वा ?। न प्रथमः कल्पः कल्पनार्हः, सर्छोऽयं साछोऽयमिति निश्चितोक्तरत्वभवात् । नापि द्वितीयः, निरुक्तिविं निमित्तं ज्ञानं वा स्थात्, विषयो वा ?। न प्रथमस्य विरहः, सर्छसाछादिसंवेदनस्य प्रतिप्राणि प्रतीतेः। नापि द्वितीयस्य, यतो विषयः किं भावरूपो नास्ति, अभावरूपो वा ?। प्रथमकल्पनायाम्, असल्द्यात्रस्युपगमप्रसङ्गः । द्वितीयकल्पनायां तुं, सल्द्यातिरेव ।

जभावपि न स्त इति चेत्। ननु भावाभावशब्दाभ्यां लोकप्रतीतिसिद्धौ तावभिन्नेतौ, विपरीतौ वा १। प्रथमपक्षे तावद्, यथोभयोरेकत्र विधिर्ना-स्ति, तथा प्रतिषेधोऽपिः परस्परविरुद्धधर्मयोर्मध्यादेकतरविधिनिषेध-योरन्यतरनिषेधविधिनान्तरीयकत्वात् । द्वितीयपक्षे तु, न काचित् क्षतिः, नहालौकिकविषयसहस्रानिवृत्ताविष लौकिकज्ञानविषयनिवृत्तिः.. तनिरुक्तिनिर्वात्तर्व । निःस्वभावत्वपक्षेऽपि, निसः प्रतिषेधार्थत्वे स्वभावशब्दस्याऽपि भावाभावयोरन्यतरार्थत्वे पूर्ववत् प्रसङ्गः। प्रतीत्य-गोचरत्वं निःस्वभावत्वमिति चेद् । अत्र विरोध:- प्रपश्चो न प्रती-यते चेत्, कथं धर्मितया, प्रतीयमानत्वं च हेतुत्रयोपाद्दे ?; तथोपादाने बा कथं न प्रतीयते ? । यथा प्रतीयते न तथेति चेत् । तर्हि विपैरीत-रुयातेरभ्युपगमः स्यात् । किञ्च, इयमनिर्वाच्यता प्रपश्चस्य प्रसक्षेण प्रसेक्षेपि-सरहोऽयमित्याद्याकारं हि प्रसक्षं प्रपश्चस्य सस्रतामेव व्य-वस्यति. सरलादिप्रतिनियतपदार्थपरिच्छेदाल्मनस्तस्योत्पादात् , इतरे-तरविविक्तवस्तूनामेव च प्रपञ्चवचोवाच्यत्वेन संमतत्वात् । अथ क-थमेतत्प्रत्यक्षं पक्षप्रतिक्षेपकम् ?, तद्धि विधायकमेव, इति तथा तथा ह होव विद्याति, न पुनः प्रपञ्चसत्यतां प्ररूपयति; सा हि तदा प्रन रूपिता स्याद्, यदीतरस्मिन्नितरेषां प्रतिषेधः कृतः स्यात् ; न चैवम् ; निषेधे कुण्ठत्वात् प्रसक्षस्येति चेत् । तद्युक्तम् , यतो विधायकमिति कोऽर्थः ?, इदमिति वस्तुस्वरूपं गृह्वाति, नान्यस्वरूपं प्रतिषेधति प्रत्यक्ष-मिति चेद् । मैवम्, अन्यरूपनिषधमन्तरेण तत्स्वरूपपरिच्छेदस्या-प्यसंपत्ते:-पीतादिव्यविच्छन्नं हि नीछं नीछिमिति गृहीतं मवति, नेतरथा । यदेदमिति वस्तुस्वरूपमेव गृह्वाति प्रत्यक्षमित्युच्यते, त-दाऽवश्यमपरस्य प्रतिषेधमपि तत् प्रतिपद्यत इत्यभिहितमेव भवति, केवलवस्त्रस्वरूपप्रतिपत्तिरेवान्यप्रतिषेधप्रतिपत्तिरूपत्वात् । अपि च. विधायकमेव प्रत्यक्षमिति नियमस्याऽङ्गीकारे विद्यावद्विद्याया अपि विधानं तवाऽनुषज्यते । सोऽयमविद्याविवेकेन सन्मात्रं प्रसक्षात

१ विपरीतख्यातिरियमभ्युपगता स्यादिव्यपि पाठान्तरम् । २ प्रातिक्षिप्ता ।

प्रैतियन्नेव न निपेधकं तदिति बुवाणः कथं स्वस्थः ? । इति सिद्धं प्र-त्यक्षवाधितः पक्ष इति । अनुमानवाधितश्च-प्रपश्चो मिथ्या न भव-ति, असद्विलक्ष्णत्वाद्, य एवं स एवं यथा आत्मा, तथा चाऽयम्, तस्मात्तथिति । प्रतीयमानत्वं च हेतुर्वद्वात्मना व्यभिचारी, स हि थ्रतीयते, न च मिथ्या । अप्रतीयमानत्वे तु, अस्य तद्गोचरवचनानाम-प्रवृत्तेर्मुकतैव तत्र वः श्रायसी स्यात् । दृष्टान्तश्च साध्यविकलः, शु-क्तिशकलक्ष्मोतेऽपि प्रपञ्चाऽन्तर्गतत्वेनाऽनिर्वचनीयतायाः सा-थ्यमानत्वात्। किञ्च, इदमनुमानं प्रपञ्चाद् भिन्नम् , अभिन्नं वा ?। यदि भिन्नम् , तर्हि सद्यम् , असत्यं वा ? । यदि सत्यम् , तर्हि तद्वदेव प्रप-श्वस्यापि सत्यत्वं स्यात् । अथाऽसत्यम् ; तत्रापि शून्यम् , अन्यथा-ख्यातम् , अनिर्वचनीयं वा <sup>१</sup> । आद्यपक्षद्वयेऽपि न साध्यसाधक-त्वम् , नृश्टङ्गवच्छु।क्तिकलधौतवच । तृतीयपक्षोऽप्यक्षमः, अनिर्वचनी-यस्याऽसंभवित्वेनाभिहितत्वात्। व्यवहारसत्यमिद्मनुमानम् , अतोऽस-त्यत्वाभावात् स्वसाध्यसाधकमिति चेत् । किमिदं व्यवहारसत्यं नाम ?: व्यवहातिव्यवहारो ज्ञानं तेन चेत् सत्यम् , तर्हि पारमार्थिक-मेव तत्, तत्र चोक्तो दोषः । अथ व्यवहारः शब्दस्तेन सत्यम् । नतु शब्दोऽपि सत्यस्वरूपः, तदितरो वा ?। यद्याद्यः, तर्हि तेन यत्सत्यं तत्पारमार्थिकमेवेति तदेव दृषणम् । अथाऽसत्यस्वरूपः शब्दः, कथं ततस्तस्य सत्यत्वं नाम ?, न हि स्वयमसत्यमन्यस्य सत्यत्वव्यवस्था-हेतुः, अतिप्रसङ्गात् । अथ कूटकार्पापणे सत्यकार्पापणोचितकयविक-यञ्यवहारजनकत्वेन सत्यकार्पापणव्यवहारवदसत्येऽप्यनुमाने सत्यव्य-बहार इति चेत्। तह्यसत्यमेव तदनुमानम्, तत्र चोक्तो दोषः। अतो न प्रपञ्चाद्भित्रमनुमानसुपपत्तिपद्वीमापेदानम् । नाप्यभित्रम् , प्रपञ्च-स्वभावतया तस्यापि मिथ्यात्वप्रसक्तेः, मिथ्यारूपं च तत्कथं नाम स्व-साध्यं साधयेत् ?, इत्युक्तमेव । एवं च प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वासिद्धेः कथं परमब्रह्मणस्तात्त्विकत्वं स्यात् ?, यतो वाह्याऽर्थाभावो भवेदिति ॥१५॥

<sup>ी</sup> स्त्रीकुर्वन् । २ श्रेयसे इत्यपि पाठः ।

प्रमाणत्वाभिमतज्ञानस्य स्वव्यवसायीति विशेषणं व्यास्यान्ति— स्वस्य व्यवसायः स्वाभिमुख्येन प्रकाशनम्, बाह्यस्येव तदाभिमुख्येन, करिकलभकमहमात्मना जानामि ॥१६॥

यथा वाह्याभिमुख्येन वाह्यानुभवनेन प्रकाशनं वाह्यव्यवसायो ह्यानस्य, तथा स्वाभिमुख्येन प्रकाशनं स्वव्यवसायः। अत्रोहेखः-करिक्ठिभक्तिस्यादि । यथा करिक्ठभकिमति प्रमेयस्य अहमिति प्रमातुः, जानामीति प्रमितेः प्रतिभासः, तथाऽऽत्मनेति प्रमाणत्वाभिमतज्ञानस्याऽप्यस्येवेति भावः ॥ १६॥

स्वन्यवसायमेव स्पष्टदृष्टान्तप्रकटनेन निष्टङ्कयन्ति-कः खलु ज्ञानस्याऽऽलम्बनं बाह्यं प्रतिभातमिमम-न्यमानस्तद्पि तत्प्रकारं नाभिमन्येत १, मिहिरालोकवत् ॥ ॥१७॥

तद्पीति ज्ञानमपि, तत्प्रकारमिति स प्रतिभातत्वलक्ष्णः प्रकारः प्रतिनियतं स्वरूपं यस्य तत् तत्प्रकारं प्रतिभातमित्यर्थः। यथैव हि गिरिनगरगहनादिकं मिहिरालोकस्य विषयं प्रतिभातमिमनयमानैमिहिरालोकोऽपि प्रतिभातोऽभिमन्यते लौकिकपरिक्षकः, तद्वज्ञानस्य विषयं कुम्भादिकं प्रतिभातमिमन्यमानैस्त्रे होनमिप प्रतिभातं स्वीकर्तव्यमिति॥

अत्रेयं भट्टचट्टचट्टना-नतु न स्वसंवेदनं वेदनस्य सुन्दरम्, स्वात्मिनि क्रियाविरोधात्, इत्यस्य पारोक्ष्यमेवाक्षूणं कक्षीकरणी-यम् । तदेतदरमणीयम्, यतः-िकसुत्पित्तः, ज्ञप्तिवा स्वात्मिनि विरुध्यत ? । यगुत्पित्तः, सा विरुध्यताम्, न हि ज्ञानमात्मानसुत्पान्यतीति वयमध्यगीष्मिहि । अथ ज्ञप्तिः, नेयमात्मिनि विरोधमदीध-रत्, तदात्मनेव ज्ञानस्य स्वकारणकल्लापादुत्पादात्, प्रकाशात्मनेव प्रदीपकल्किकाल्लोकस्य । अथ प्रकाशात्मनैव प्रदीपालोकोऽयसुत्यमा-

शिवानिति परप्रकाशकोऽस्तु, आत्मानमप्येतावन्मात्रेणैव प्रकाशय-तीति तु कौतस्कुती नीतिः? इति चेत्। तिंक तेनाऽप्रकाशितेनेव वरा-ः केण स्थातच्यम् , आलोकान्तराद् वा प्रकाशेनाऽस्य भवितव्यम्?। प्रथमे, प्रत्यक्षवाधा । द्वितीयेऽपि, सैवाऽनवस्थापित्तश्च । अथ नाऽसौ स्वम-पेंक्ष्य कर्मतया चकास्ति, इत्यस्वप्रकाशकः स्वीक्रियते, प्रकाशरूप-तया तूत्पन्नत्वात् स्वयं प्रकाशत एवेति चेत् । अनेनैव सुधामद्धि, न हि वयमपि ज्ञानं कर्मतयैव प्रतिभासमानं स्ववेद्यमावेदयामहि, ज्ञानं स्वयं प्रतिभासत इत्यादावकमकस्य तस्य चकासनात् । यथा तु ज्ञानं जानामीति कर्मतयाऽपि तद् भाति, यथा प्रदीपः स्वं प्रकाश-यतीत्ययमपि तथा प्रथत एव । अथावयवैरालोकावयवी प्रकार्यत-इत्यस्वप्रकाशक एवायमिति चेत्। नतु तेऽपि केन प्रकाशनीयाः ?। अवयविनेति चेत् । नन्वभीषां परस्परगोचरज्ञानजनने सहकारि-त्वमेव तावत्प्रकाशकत्वमुच्यते । तचामीषामज्ञातानाम्, ज्ञातानां वा स्यात् ? । नाज्ञातानाम् , एवं ह्यनालोकित एव प्रदीपकुद्धालाऽऽलो-कोऽपि कदाचित् कलशकुलिशादीव्ज्ञापयेत्। ज्ञातानां चेत्। इतरेत-राश्रयापत्तिः-ज्ञाताः खल्ववयवा अवयविनं ज्ञापयेयुः, सोऽपि च ज्ञात∹ एव तान् ज्ञापयेदिति । अथ तेषामप्यवयवानामवयवित्वाद् निजावय-वैर्ज्ञप्तिः करिष्यते, तदानीमनवस्था । अथ पर्यन्ते केचिद्वयवाः स्वय-मेवात्मानं ज्ञापयेयुः, तर्हि ज्ञानमपि स्वयमेवात्मानं निश्चिनोतीति किंन कक्षीकुरुषे ?। कथंच पारोक्ष्ये ज्ञानस्य ज्ञानं स्यात् ?। अन्यथाऽतुपपद्यमानार्थप्राकट्यरूपार्थसमुत्थापितार्थापत्तेरिति चेत् । नतु तद्रथेत्राकट्यमात्मधर्मः, ज्ञानधर्मः, अर्थधर्मो वा भवेत् ?। नाद्यः प्रकारः, प्रभाकरकक्षापञ्चरप्रवेशप्रसङ्गात् । न द्वैतीयीकः, ज्ञानस्य क्षणिकत्वेन तत्क्षण एव श्लीणत्वादुपरितनक्षणोत्पदिष्णोस्तस्य तद्धर्मत्विवरोधात्। नाऽपि तार्तीयीकः, तथात्वे हि चैत्रस्येव मैत्र-स्यापि स पदार्थः प्रकटः स्यात् । अथ यस्यैव ज्ञानेन जनयाम्बभू-बेडसौ, तस्यैव तत्प्रकटनम्, तद् दुर्घटम्, घटस्य प्रतिनियतप्रमातृप्रबो-

धितप्रदीपाङ्कुरप्रकटितस्याऽप्यानियतैर्द्शनात् तन्नियमानुपपत्तेः।अस्तु वैतत्, तथाप्ययमर्थधर्मो जडः, चिद्रूपो वा भवेत् ?। यदि जडः, कथमर्थदरीनं स्यात् ?; अर्थदरीनं हार्थदृष्टिरर्थज्ञितिरुच्यते, जडत्वे तु शाकट्यस्य कथमिदं घटेत ?। ज्ञानप्रमाणशब्दयोश्चैवं सामानाधिकर-ण्यमसूपपादम्, यतो ज्ञायते ज्ञप्तिर्जन्यते येन तत् ज्ञानमान्नायते, प्राकट्यस्य च जडत्वेनाऽज्ञप्तिरूपत्वे कथं तज्जनकं प्रमाणं ज्ञानं व्यप-दिश्येत १। चिद्रूपश्चेत् । स्वसंवेद्यः, वेदनान्तरवेद्यो वा १। यदि स्वसंवेद्यः, तर्हि "कृतश्च शीलविध्वंसो न चाऽनङ्गः शमं गतः" इति न्यायः समायातः-स्वात्मनि क्रियाविरोधाद् विज्ञाने स्वसंवित्तिप्रतिक्षे-पपातकं कृत्वाऽपि प्राकट्ये तस्याः स्वयं स्वीकारात् । वेदनान्तरवेद्यत्वं ्रपुनरस्य कुतस्त्यम् ?, तथाहि-किमयं यावदर्थम्, यावदक्षव्यापारं वाडवितष्टेत ?, ज्ञानवत्क्षणिको वा भवेत् ?। नाद्यः पक्षः, पदार्थ-मालोक्य निमीलितलोचनोत्पलयुगलस्य प्रकटतत्प्रतीतिप्रसक्तेः । न द्वितीयः, अक्षाद्वियापारस्य ज्ञानोत्पत्तिमात्रे व्यापारात् प्राकट्यस्य तद्पेक्षानुपपत्तः । नापि तृतीयः, क्षणजातनष्टस्य वेदनान्तरेण वेदि-तुमशक्यत्वात्, वेदने तु द्वित्रिक्षणावस्थितिप्रसक्तेः । तन्न तद् वेदन-मवदातम्, यतोऽर्थापत्तिरुहसेदिति ॥

अथ यौगाः संगिरन्ते—अहो ! आईताः ! नाऽस्मिन् मीमांसके वराके व्यपाकृतेऽपि संवेदने स्वसंवेदनदोहदः पूरियतुं पार्यते। तथाहि— ज्ञानं स्वान्यप्रकादयम्, ईश्वरज्ञानान्यत्वे सित प्रमेयत्वाद्, यदेवं तदेवं, यथा घटः, तथा चेदम्, तस्मात् तथा । समुत्पन्नं हि ज्ञानमेकात्मसम्बेतानन्तरसम्यसमुत्पिद्णुमानसप्रत्यक्षेणैव छक्ष्यते, नपुनः स्वेन। न चैवमनस्थावहेरहासः, अर्थावसायवेदनोत्पादमात्रेणैवाऽर्थिसिद्धेः, तिद्धि पदार्थपरामर्शस्वभावमेवः इत्युत्पन्नमात्रमेव पदार्थप्रयामनोरथरथ-स्थितं कृतार्थयति प्रमातारम् । अर्थज्ञानिज्ञासायां तु तत्रापि ज्ञान-मुत्पद्यत एवेति ॥

तदेतदेतेषां मतेस्तरलतां तनोति, प्रकटितप्रयोगे पक्षस्यानुमानेन

मानखण्डनात् , तथा च तावकाऽऽकृतेन तत्र हेतोः कालात्ययापदि-ष्टत्वनिष्टङ्कनाच्च । तथाहि-विवादास्पदं ज्ञानं स्वसंविदितम् , ज्ञान-त्वात्, ईश्वरज्ञानवत् । वाद्यसिद्धमेतन्निदर्शनम्; जैनैरीश्वरास्वीकारेण तज्ज्ञानस्य तेषामप्रसिद्धेः, इति चेत् । तद्चतुरस्नम्, अनवद्यविद्या-विद्याधरीबन्धुरपरिष्वङ्गस्य पुरुषातिशेषविशेषस्य खण्डपरशोः स्ती-कारात् , त्रिविष्टपघटनलम्पटपटिम्नः सकलावलोकनकौशलशालिन एव चास्य तिरस्कारात् । व्यर्थविशेष्यश्चात्र हेतुः; समर्थविशेषणोपादाने-नैव साध्यसिद्धेः, धूमध्वजसिद्धौ धूमवत्त्वे सति द्रव्यत्वादितिवत् । न हीश्वरज्ञानादन्यत् स्वसंविदितमप्रमेयं चास्ति, यदपोहाय प्रमयत्वा-दिति क्रियते । अप्रयोजकश्चायं हेतुः, सोपाधिकत्वात्, साधनाऽव्या-पकः साध्येन समन्याप्तिकः खळुपाधिरभिधीयतेः तत्पुत्रत्वादिना स्या-मत्वे साध्ये शाकाद्याहारपरिणामवत् । कः पुनरुपाधिरत्र सूक्ष्मेक्षणै-रीक्षा अके? इति चेत्। उच्यते, निविडजडिमन्! जडिमलक्षणः। त-थाहि-ईश्वरज्ञानान्यत्वे प्रमेयत्वे सत्यपि यदेव जिडमपात्रं पात्रादि तदेव स्वस्मादन्येनैव प्रकाइयते । स्वप्रकाशे परमुखोत्प्रेक्षित्वं हि ज-डस्य लक्षणम् ; न च ज्ञानं जडस्वरूपम् , इति सिद्धं साधनाव्यापकत्वं जाड्यस्य, साध्येन समन्याप्तिकत्वं चास्य स्पष्टमेव, जाड्यं विहाय स्वप्रकाशाभावस्य, तं च त्यक्त्वा जाड्यस्य कचिद्ण्यदर्शनादिति । य-च्चोंक्तम्-समुत्पन्नं हि ज्ञानमेकात्मसमवेतेत्यादि । तद्पि नावितथम् , इत्थमर्थज्ञानतज्ज्ञानयोरुत्पद्यमानयोः क्रमानुपलक्षणात् । आसृत्पादां-द्त्र क्रमानुपलक्षणमुत्पलपत्रशतव्यतिभेद्वदिति चेत्। तद्चारु, जिज्ञा-साव्यवहितस्याऽर्थज्ञानज्ञानस्योत्पादप्रतिपादनात्। न च जिज्ञासासमु-त्पाद्यत्वं संवेदनानां संगच्छते, अजिज्ञासितेष्विप योग्यदेशेषु गोचरेषु तद्रत्पादप्रतीतेः । न चायोग्यदेशमर्थज्ञानम् , अत्मसमवेतस्याऽस्य स-मुत्पादात् , इति जिज्ञासामन्तरेणैवार्थज्ञाने ज्ञानोत्पादप्रसङ्गः । बा-ढमुत्पद्यतां नामेदम्, को दोषः? इति चेत् । नन्वेवमेव तज्ज्ञानज्ञाने-ऽप्यपरज्ञानोत्पादप्रसङ्गः, तत्राऽपि चैवमेवायम्, इत्यपरापरज्ञानो-

स्पादपरम्परायामेवात्मनो न्यापाराद् न विषयान्तरसंचारः स्यात् ; इति न ज्ञानस्य ज्ञानान्तरज्ञेयताऽपि युक्तिमार्गमवगाहते ॥ १७ ॥ प्रमाणं विविच्याऽस्यैव प्रामाण्यस्वरूपं धर्ममाविष्कुर्वन्ति – ज्ञानस्य प्रमेयाऽज्यभिचारित्वं प्रामाण्यम् ॥ १८ ॥

प्रमीयमाणार्थाऽव्यभिचरणशीलत्वं यज् ज्ञानस्य तत् प्रामाण्य-मित्यर्थः ॥ १८ ॥

प्रसङ्गायातमप्रामाण्यरूपमपि धर्म प्रकटयन्ति-तदितरत्त्वप्रामाण्यम् ॥ १९ ॥

तस्मात् प्रमेयाव्यभिचारित्वात्, इतरत् प्रमेयव्यभिचारित्वम्, अप्रामाण्यं प्रत्येयम्। प्रमेयव्यभिचारित्वं च ज्ञानस्य स्वव्यतिरिक्तप्रा-द्यापेक्षयेव छक्षणीयम्, स्वस्मिन् व्यभिचारस्यासंभवात्, तेन सर्वे ज्ञानं स्वापेक्षया प्रमाणमेवः, न प्रमाणाभासम्, बहिरर्थापेक्षया तु किश्वित् प्रमाणम्, किश्वित् प्रमाणाभासम्॥ १९॥

अथोत्पत्तो स्वनिश्चये च ज्ञानानां स्वत एव प्रामाण्यम् , अप्रा-माण्यं तु परत एव यज् जैमिनीया जगुः, तद् निराक्चर्वन्ति-

तदुभयमुत्पत्तौ परत एव, ज्ञप्तौ तु स्वतः परतश्च ॥२०॥

अत्र त्यब्छोपे पश्चमी; परं स्वं चापेक्येखर्थः, ज्ञानस्य हि प्रामाण्यमप्रामाण्यं च द्वितयमि ज्ञानकारणगतगुणदोषरूपं परमेपेक्यो-त्पद्यते । निश्चीयते त्वभ्यासदशायां स्वतः, अनभ्यासदशायां तु प-रत इति । तत्र ज्ञानस्याऽभ्यासदशायां प्रमेयाऽव्यभिचारि, तदित-रच्चारमीति प्रामाण्याप्रामाण्यनिश्चयः संवादकवाषकज्ञानमनपेक्य प्रादुर्भवन् स्वतो भवतीत्यभिधीयते, अनभ्यासदशायां तु तदपेक्ष्य जायमानोऽसौ परत इति ॥

अत्रैवं मीमांसका मीमांसामांसळतां दर्शयन्ति— स्वत एव

१ अस्तीति पाठान्तरम्।

सर्वथा प्रमाणानां प्रामाण्यं प्रतितिकोटिमाटीकते । तथाहि – तदुत्पित्तप्रगुणा गुणाः प्रस्रक्षेण, अनुमानेन वा मीयेरन् ?। यदि प्रस्रक्षेण, तत् किमैन्द्रियेण, अतीन्द्रियेण वा ?। नैन्द्रियेण, अतीन्द्रियेन्द्रियाऽधिकरणत्वेन तेषां तद्प्रहणाऽयोग्यत्वात् । नाष्यतीन्द्रियेण, तस्य चारुविचारगोचरचरिष्णुत्वाभावात् । अनुमानेन तान् निरणेष्महीति चेत् । कुतस्तत्र नियमनिर्णयः स्यात् ?, प्रत्यक्षाद् गुणेषु तत्प्रवृत्तेः परास्तत्वात् । तथा च—

''द्विष्ठसंबन्धसंवित्तिर्नैकरूपप्रवेदनात् । ृद्वयस्वरूपग्रहणे सति संवन्धवेदनम्'' ।। १ ।।

नाप्यतुमानात्, तत एव तान्निश्चितावितरेतराश्रयस्य, तदन्तरात् पुनरनवस्थायाः प्रसक्तेः । ततो न गुणाः सन्ति केचित्, इति स्वरूपावस्थेभ्य एव कारणेभ्यो जायमानं तत् कथमुत्पत्तौ परतः स्यात् ?। निश्चयस्तु तस्य परतः कारणगुणज्ञानात्, वाधकाभाव-ज्ञानात्, संवादिवेदनाद् वा स्यात् ?। तत्र प्राच्यं प्रकारं प्रागेव प्रास्थाम, गुणत्रहणप्रवीणप्रमाणपराकरणात् । द्वितीये तु, तात्का-छिकस्य. काळान्तरभाविनो वा वाधकस्याऽभावज्ञानं तन्निश्चायकं स्यात् ? । पौरस्त्यं तावत् कूटहाटकानिष्टङ्कनेऽपि स्पष्टमस्त्येव । द्वितीयं तु न चर्मचक्षुषां संभवति । संवाद्विद्नं तु सहकारिरूपं सत तन्निश्चयं विरचयेद्, प्राहकं वा ?। नाद्यभिद्, भिन्नकालत्वेन तस्य सहकारित्वासंभवात् । द्वितीयपक्षे तुः, तस्यैव प्राहकं सत् , तद्वि-षयस्य, विषयान्तरस्य वा ?। न प्रथमः पक्षः, प्रवर्तकज्ञानस्य सुद्-रनष्टत्वेन प्राह्यत्वायोगात् । द्वितीये तुः एकसन्तानम् , भिन्नसतानं वा तत् स्यात् ? । पक्षद्वयेऽपि, तैमिरिकाऽऽलोक्यमानमृगाङ्कमण्डलद्व-यद्शिद्श्नेनेन व्यभिचारः, तद्धि चैत्रस्य पुनःपुनर्भेत्रस्य चोत्पद्यत-एव । तृतीये पुनः, अर्थक्रियाज्ञानम् , अन्यद् वा तद् भवेत् ?। न पौर-स्यम् , प्रवर्तकस्य प्रामाण्यानिश्चये प्रवृत्त्यभावेनार्थक्रियाया एवाभा-वात । निश्चितप्रामाण्यात् तु प्रवर्तकज्ञानात् प्रवृत्तौ चक्रकम्- निश्चित- प्रामाण्यात् प्रवर्तकात् प्रवृत्तिः, प्रवृत्तेरर्थकियाज्ञानम्, तस्माच्च प्रवर्तकज्ञानस्य प्रामाण्यनिश्चय इति । कथं चार्थिकियाज्ञानस्याऽपि प्रामाण्यनिश्चयः ?। अन्यस्मादर्थिकियाज्ञानाच्चेत् । अनवस्था । प्रवर्तकज्ञानाच्चेत् । अन्यान्याश्रयः । स्वतश्चेत् । प्रवर्तकज्ञानस्यापि तथैन्वाऽस्तु । अन्यदिष विज्ञानमेकसन्तानम्, भिन्नसन्तानं वा ?। द्वयमिष चैतदेकजातीयम्, भिन्नजातीयं वा ?। चतुष्टयमपि चैतद् व्यभिचाराभिचारदुस्संचरम् । तथाहि— एकसन्तानं भिन्नसन्तानं चैकजातीयमपि तरळतरतुङ्गतङ्गतरङ्गतरङ्गिणीतोयज्ञानम्, भिन्नजातीयं च कुम्भान्मोरहादिज्ञानं मरुवसुन्धराचारिचतुरतरतरणिकिरणश्रेणिसाङ्गसन्थार्खादेवनस्य न संवादकमिति न ज्ञप्ताविप तत् परतः । अप्रामाण्यं त्र्यचौ दोषापेक्षस्वात्, ज्ञप्तौ तु बाधकापेक्षस्वात् परत एवेति ॥

अत्राभिदःमहे- यत्तावद् गुणाः प्रस्थेणाऽनुमानेन वा मीये-रिन्नसादि न्यगादि । तद्दाखळं न खळु न दोषप्रसरेऽपि प्रेरियतुं पार्यते। अथाध्यक्षेणैव चक्करादिस्थान् दोषान् निश्चिक्यरे छोकाः । किं न नैर्मन्स्यादीन् गुणानिपि ?। अथ तिमिरादिदोषाभावमात्रमेन नैर्मन्स्यादि, न छ गुणरूपोमिति कथमध्यक्षेण गुणनिश्चयः स्यात् ?। एवं तर्हि नैर्मन्स्यादिगुणाभावमात्रमेव तिमिरादि, न छ दोषरूपमिति विपर्य-यकस्पना किं न स्यात् ?। अस्तु वा दोषाभावमात्रमेव गुणाः, तथापि नायं तुच्छः कश्चित् संगच्छतं,

"भावान्तरविनिर्मुको भावोऽत्रानुपलम्भवत् । अभावः संमतस्तस्य हेतोः किं न समुद्भवः ?" ॥ १ ॥

इति स्वयं भट्टेन प्रकटनात्। तद्पेक्षायामिष च कथं न परतः प्रामा-ण्योत्पित्तः ?। अथाऽऽसतां नैर्मल्यादयो गुणाः, तथाप्यधिष्ठानप्रतिष्ठा-नेव तान् प्रत्यक्षं साक्षात्करोतिः, न करणस्थान्, तेषां परोक्षत्वात्। तर्षिः तत एव दोषानिष तत्स्थानेव तत्साक्षात् कुर्यात्, इति कथं दोषा अधि प्रत्यक्षत्रकृत्याः स्युः ?। अथाप्रामाण्यं विज्ञानमान्नोत्पाद्ककारणकर्वाः

१ " धारि " इति पाठान्तस्म् ।

पातिरिक्तकारकोत्पाद्यम् , विज्ञानमात्रानुवृत्तावपि व्यावर्तमानत्वात् , र्यंद्तुवृत्ताविष यद् व्यावर्तते तत्तन्मात्रोत्पादककारणकलापातिरिक्त-कारकोत्पाद्यम् , यथा पाथःपृथिवीपवनातपानुवृत्ताविप व्यावर्तमानः कोद्रवाङ्कुरस्तद्वितिक्तकोद्रवोत्पाद्यः, इत्यनुमानाद् दोषप्रसिद्धिरिति चेत् । चिरं नन्दताद् भवान्, इदमेव ह्यनुमानमप्रामाण्यपदं निरस्य प्रामाण्यपदं च प्रक्षिप्य गुणसिद्धावपि विदध्यात्, इति कथं न दोषवद् गुणा अपि सिद्धयेयुः ? यतो नोत्पत्तौ परतः प्रामाण्यं स्यात् । प्रतिबन्धश्च यथा दोषातुमाने तथा गुणातुमानेऽपि निर्णेयः । कथं वाऽऽदित्यगत्यनुमाने तिन्नर्णयः ?। दृष्टान्ते तु यथाऽत्र साध्यसाधन-संबन्धोद्बोधोऽस्ति, तथा गुणानुमानेऽपि। यच्चाऽवाचि- निश्च-यस्तु तस्य परत इत्यादि । तत्र संवादिवेदनादिति त्रृमः । कारणगुण-ज्ञानबाधकाभावज्ञानयोरिप च संवादकज्ञानरूपत्वं प्रतिपद्यामहे-या-हशोऽर्थः पूर्वज्ञाने प्रथापथमवर्तार्णस्ताहश एवासौ येन विज्ञानेन व्य-वस्थाप्यते तत् संवादकभित्यतावन्मात्रं हि तहक्षणमाचचिक्षरे धीराः। यस्तु गुणन्नहृणप्रवणप्रमाणपराकरणपरायणातिवेशप्रयासः, प्रयास एव केवलमयमजनि भवतः, दोषसंदोहबद् गुणगणेऽपि प्रमाणप्रवृत्तेरनि-बारणात् । यत्तु वाधकाभावज्ञानपक्षे विकल्पितम्-तात्काछिकस्य काला-न्तरभाविनो वेद्यादि । तत्राद्यविकल्पपरिकल्पनाऽल्पीयसी, न खलु साधननिर्मासिसंवेदेनोद्यकाले कापि कस्यापि वाधकस्योदयः संभवी, **उपयोगयौगपद्यासंभवात्, भविष्यत्का**लस्य तु वाधकस्याभावज्ञा-नात् प्रामाण्यनिर्णयो निरवद्य एव । न च चर्मचक्षुषां तद्-भावो भवितुमहीते, यदुद्यसमयसामग्रीसंपाद्यसंवेदनं न तत्र भावि-बाधकावकारा इसेवं तित्रर्णयात्। यदि च भाविवस्तुसंबेदनम-स्मादशां न स्यादेव, तदा कथं कृत्तिकोदयात् शकटोदयानुमानं नास्त-मियात् ? । यत्पुनरवादि- संवादिवदनं त्वित्यादि । तत्र संवादि-वेदनात् साधननिर्मासिप्रतिभासविषयस्य, विषयान्तरस्य वा प्राह-

१ यदित्यं तदित्यं यथेलेव पुस्तकान्तरे पाठः ।

कात् प्रामाण्यनिर्णय इति त्रूम: । भवति हि तिमिरनिकुरम्बकर-म्बिताछोकसहकारिकुम्भावभासस्य तत्रैवैकसन्तानं भिन्नसन्तानं च निरन्तराछोकसहकारिसामर्थ्यसमुद्भूतं संवेदनं संवादकम् । न च तैमिरिकादिवेदनेऽपि तत्प्रसङ्गः, तत्र परतो बाधकात् । स्वतः सिद्ध-शासाण्यादुत्तरस्याऽशासाण्यनिर्णयादु विषयान्तरशाहकमीप संवाद-कमेव, यथाऽर्थक्रियाज्ञानम् । न चात्र चक्रकावकाशः, प्रवर्तकप्रमा-णप्रामाण्यनिर्णयादिष्रयोजनायाः प्रथमप्रवृत्तेः संशयादिष भावात् । अर्थिकियाज्ञानस्य तु स्वत एव प्रामाण्यनिश्चयः, अभ्यासद्शापन्न-त्वेन दृढतरस्थेवास्योत्पादात्। न च साधननिर्भासिनोऽपि तथैवा-Sयमस्त्विति वाच्यम् , तस्य तद्विलक्षणत्वात् । अन्यद्प्येकसन्तानं भिन्नसन्तानं चैकजातीयं च यथैकदस्त्रदर्शनं दस्नान्तरदर्शनस्य, भिन्नजातीयं च यथा निशीथे तथाविधरसास्त्रादनं तथाभुतरू-पस्य संवादकं भवत्येव । न च मिथ्यापाथःप्रथायाः पाथोऽन्तरे क़म्भादौ वा संवेदनं संवादकं प्रसन्यते, यतो न खळु निखिछं प्राप्तक संवदनं संवादक संगिरामहे, कि तर्हि?, यत्र पूर्वोत्तरत्र ज्ञान-गोचरयोरव्यभिचारस्तत्रैव । किञ्च, स्वत एव प्रामाण्यनिर्णयवर्णनस-कर्णेनाऽनेन स्वशब्द आत्मार्थः, आत्मीयार्थो वा कथ्येत ? । नाद्यः पक्षः, स्वावबोधविधानेऽप्यन्धया बुद्धया स्वधर्मस्य प्रामाण्यस्य निर्णे-तुमशक्तेः । द्वितीये तः प्रकटकपटनाटकघटनपाटवं प्राचीकटत्, प्र-कारान्तरेणाऽस्मन्मताश्रयणात्- अस्माभिरप्यात्मीयेनैव प्राहकेण प्रा-माण्यनिर्णयस्य स्वीकृतत्वात् । अथ येनैव ज्ञानमात्रं निर्णीयते तेनैव तत्त्रामाण्यमिप, इति स्वतः प्रामाण्यनिर्णयो वर्ण्यते । नन्वर्थप्राकट्यो-त्थापितार्थापत्तेः सकाशात् त्वया ज्ञाननिर्णीतिस्तावदभीष्सामासे।अर्थ-प्राकट्यं च यथार्थत्विवशेषणविशिष्टम् , निर्विशेषणं वाऽर्थापत्तिमुत्था-पयेत् ?। प्राचि पक्षे, तस्य तद्विशेषणग्रहणं प्रथमप्रमाणात्, अन्य-स्मात् , स्वतो वा भवेत् ?। प्रथमपक्षे, परस्पराश्रयप्रसङ्गः- निश्चितप्रा-माण्याद्धि प्रथमप्रमाणाद् यथार्थत्विविशिष्टार्थपाकट्यप्रहणम्, तस्मा- च्च प्रथमप्रमाणे प्रामाण्यनिर्णय इति । द्वितीयविकस्ये तु, अनवस्थाअन्यस्मिन्निप हि प्रमाणे प्रामाण्यनिर्णायकार्थापस्युत्थापकस्यार्थप्रकट्यस्य यथार्थत्विविशेषणग्रहणमन्यस्मात्त्रमाणादिति । अथ स्वतस्तद्विशेषणग्रहणम्, तथाहि—स्वसंविदितमर्थप्राकट्यं तच्चात्मानं निर्णयमानं स्वधर्मभूतं यथार्थत्वमिष निर्णयते, तथा च ततोऽतुमीयमानं झाने स्वतः प्रामाण्यझप्तिरिति । तदेतदनवदातम्, एवं सत्यप्रामाण्यस्यापि स्वतो इप्तिप्रसक्तेः । स्वतो निश्चितवैतथ्यविशेषणादर्थप्राकट्याद् विज्ञानमनुमीयमानमास्किन्दिताप्रामाण्यमेवातुमीयते ।
ततः कथं प्रामाण्यवद्प्रामाण्यस्यापि स्वतो निर्णितिनं स्थात् ? ।
अथ तत्र बाधकादेवाऽप्रामाण्यनिर्णयो न पुनर्ज्ञानिर्णायकात्, एवं
तिर्णितं स्थात् ? । निर्विशेषणं चेत् तदर्थप्राकट्यमर्थापस्युत्थापकम्,
तर्ज्ञाप्रमाणेऽपि प्रामाण्यनिर्णायकार्थप्रस्तुत्थापनाऽऽपित्तः,अर्थप्राकट्यमात्रस्य तत्रापि सद्भावात् । इति स्त्रोक्तंय व्यवस्था सिद्धिसौधमध्यमध्यस्थत् ॥ २० ॥

इति प्रमाणनयत्त्वाङोकाङङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यङघुटीकायां प्रमाणस्वरूपनिर्णयो नाम प्रथमः परिच्छेदः ।



#### अहम्

## द्वितीयः परिच्छेदः ।

एवं प्रमाणस्य स्वरूपं प्रतिपाद्यं संस्थां समास्यान्ति— तद् हिभेदं प्रत्यक्षं च परोक्षं च ॥ १ ॥

अक्षमिन्द्रियं प्रतिगतम् - इन्द्रियाधीनतया यदुत्पद्यते तत्प्रत्यक्ष-मिति तत्पुरुषः । नन्वक्षिशब्दाद्पि प्रतिपूर्वात् " प्रतिसमनुभ्यो-ऽक्ष्णः " इत्यञ्ययीभावसमासान्ते टचि प्रत्यक्षमिति सिध्यति, तत् किं न कक्षीचिक्रवांसः ? । न चैवं स्पार्शनादिप्रत्यक्षं नैतच्छब्द-वाच्यं स्यादिति वाच्यम्, तत्प्रवृत्तिनिमित्तस्य स्पष्टत्वस्य तन्नापि भावेन तच्छब्दवाच्यतोपपत्तेः। व्युत्पत्तिनिमित्तमात्रतया हात्राऽक्षि-शब्दः शब्यते, कथमन्यथाऽक्षशब्दोपादानेऽप्यनिन्द्रियप्रसम्स तच्छ-ब्दवाच्यता चतुरसा स्यात् ?। अथ कथमेवं प्रत्यक्षः प्रेक्षाक्षणः, प्रसक्षा पक्ष्मलाक्षीति स्त्रीपुंसभावः ?, अस्याव्ययीभावस्य सदा नपुं-सकत्वाद् । नैवम्, प्रसक्षमस्यास्तीसर्श्वभादित्वेनाद्-तत्वात् तद्भा-वसिद्धेः । अत्रोच्यते-एवमपि प्रत्यक्षो बोधः, प्रत्यक्षा बुद्धिरित्यत्र पौस्नं स्त्रेणं च न प्राप्नोति, न हात्र मत्वर्थीयार्थो घटते, प्रसक्षस्वरू-पस्येव वेदनस्य बोधबुद्धिशब्दाभ्यामभिधानात् । अक्षाणां परमक्ष-व्यापारिनरपेक्षं मनोव्यापारेणाऽसाक्षादर्थपरिच्छेदकं परोक्षमिति परशब्दसमानार्थेन परश्लब्देन सिद्धम् । चशब्दौ द्वयोरिप तुल्य-कक्षतां लक्षयतः, तेन या प्रत्यक्षस्य कैश्चिज्ज्येष्टताऽभीष्टाः नासौ श्रेष्ठा, इति सूचितम्, द्वयोरिप प्रामाण्यं प्रति विशेषाभावात् । नन् कथमेतद् द्वेतमुपपद्यते ?; यावता प्रसक्षमेवैकं प्रमाणिमिति चार्वा-कोऽवोचत्, अपरे तु प्रत्यक्षानुमानागमोपमानार्थापत्यभावसंभवै-तिह्यप्रातिभखभावान् भूयसो भेदान् प्रमाणस्य प्रोचुः, तत्कथमेतत् ? इति चेत् । उच्यते-समर्थयिष्यमाणप्रमाणभावेतानुमानेन तावधावांकस्तिरस्करणीयः, अपरे तु संभवत्प्रमाणभावानामत्रैवाऽन्तर्भावेन
बोधनीयाः-तत्राऽनुमानागमौ परोक्षप्रकारावेव व्याख्यास्येते, उपमानं तु नैयायिकमते तावत्-कश्चित् प्रेष्यः प्रभुणा प्रेषयांचके गवयमानयित, स गवयशव्यवाच्यमर्थमजानानः कञ्चन वनेचरं पुरुषमप्राक्षीत्-कीदृण् गवयः १ इति, स प्राह्-यादृण् गौस्तादृण् गवय इति ।
ततस्तस्य प्रेष्यपुरुषस्थाऽरण्यानीं प्राप्तस्थाऽऽप्रातिदेशवाक्यार्थस्मरणसहकारि गोसदृशगवयपिण्डह्मानम् 'अयं स गवयशव्यवाच्योऽर्थः' इति
प्रतिपत्ति फल्रूपामुल्पाद्यत् प्रमाणमिति । मीमांसकमते तु येन प्रतिपत्त्रा गौरुपल्ल्यो न गवयः, नवाऽतिदेशवाक्यं 'गौरिव गवयः' इति
श्रुतम्, तस्य विकटाटवीपर्यटनलम्पटस्य गवयदर्शने प्रथमे समुत्पन्ने
सति यत्परोक्षे गवि सादृश्यम्। मुन्मज्ञति 'अनेन सदृशः स गौः'
इति, 'तस्य गोरनेन सादृश्यम्' इति वा, तदुपमानम्,

"तस्माद् यत् स्मर्यते तत् स्यात् सादृश्येन विशेषितम् । प्रमेयमुपमानस्य सादृश्यं वा तद्गन्वितम् " ॥ १ ॥

इति वचनादिति । तदुच्यते-एतच्च परोक्षभेदरूपायां प्रसमि-जायामेवान्तर्भावियव्यते । अर्थापत्तिरपि

''प्रमाणषट्कविज्ञातो यत्रार्थोऽनन्यथाभवन् । अद्यष्टं कल्पयेदन्यं साऽर्थोपत्तिरुदाहृता'' ॥ १ ॥

इत्यंब्रुक्षणाऽनुमानान्तर्गतेव, तथाहि अर्थापत्युत्थापकोऽर्थो-ऽन्यथानुपपद्यमानत्वेनाऽनवगतः, अवगतो वा दृष्टार्थपरिकल्पनानि-भित्तं स्थात् ?। न तावदनवगतः, अतिप्रसङ्गात् । अथाऽवगतः, तर्धा-न्यथाऽनुपपद्यमानत्वावगमोऽर्थापत्तरेव, प्रमाणान्तराद् वा श प्राच्य-प्रकारे परस्पराश्रयः, तथाहि अन्यथाऽनुपपद्यमानत्वेन प्रतिपन्नादर्था-दर्थापत्तिप्रवृत्तिः, तत्प्रवृत्तेश्चाऽस्थाऽन्यथानुपपद्यमानत्वप्रतिपत्तिरिति । श्रमाणान्तरं तु भूयोदर्शनम्, विपक्षेऽनुपरुम्भो वा श भूयोदर्शनमिष साध्यधिर्मिण, दृष्टान्तधर्मिणि वा ? । यदि साध्यधिर्मिण, तद्दा भूयोदृश्गेनेनेन साध्यस्यापि प्रतिपन्नत्वाद्धीपत्तेवैयर्थ्यम् । अथ दृष्टान्तधमिणि, तिह तत्र प्रवृत्तं भूयोद्श्गेनं साध्यधिर्मण्यत्यन्यथाऽनुपपद्यमानत्वं निश्चाययति, तत्रैव वा ? । तत्रोत्तरः पक्षोऽसन्, न खलु दृष्टानत्पार्मिणि निश्चितान्यथाऽनुपपद्यमानत्वोऽधः साध्यधिर्मिण तथात्वेनाऽनिश्चितः स्वसाध्यं गमयति, अतिप्रसङ्गात् । प्रथमपश्चे तु, लिङ्गार्थापत्त्युत्थापकार्थयोर्भेदाभावः । विपक्षेऽनुपल्नमात् तद्वगम इति
चेत् । नन्वसावनुपल्मभमात्रस्पोऽनिश्चितः, निश्चितो वा तद्वगमयेत् ? । प्रथमपश्चे, तत्पुत्रत्वादेरिष गमकत्वापत्तिः । निश्चितश्चेत्,
तर्धनुमानमेवार्थापत्तिरापत्रा, निश्चितान्यथाऽनुपपत्तेरनुमानस्पत्वात् ।
न च सपश्चसद्भावासद्भावकृतोऽनुमानार्थापत्त्योर्भेदः, पश्चधर्मतासहितादनुमानात् तद्दरितस्य प्रमाणान्तरत्वानुषङ्गात् । न च पश्चधर्मत्ववन्थ्यमनुमानमेव नास्तीति वाच्यम्,

"पित्रोश्च बाह्यणत्वेन पुत्रबाह्यणताऽनुमा । सर्वेळोकप्रसिद्धा, न पक्षधर्ममपेक्षते " ॥ १ ॥ इति भट्टेन स्वयमभिधानात् ॥ यदपि—

"प्रत्यक्षादेरनुत्पत्तिः प्रमाणाभाव उच्यते ।
साऽऽत्मनोऽपरिणामो वा विज्ञानं वाऽन्यवस्तुनि " ॥ १ ॥
सेति प्रत्यक्षाद्यनुत्पत्तिः, आत्मनो घटादिमाहकतया परिणामाभावः प्रसञ्यपक्षे, पर्युदासपक्षे पुनरन्यस्मिन् घटविविक्तताऽऽख्ये वस्तुन्यभावे घटो नास्तीति विज्ञानम्, इत्यभावप्रमाणमभिधीयते । तद्दिषि
यथासंभवं प्रत्यक्षाद्यन्तर्गतमेव, तथाहि-

"गृहीत्वा वस्तुसद्भावं स्मृत्वा च प्रतियोगिनम् । मानसं नास्तिताज्ञानं जायतेऽक्षानपेक्षया" ॥ १ ॥ इतीयमभावप्रमाणजनिका सामग्री । तत्र च मूतलादिकं वस्तु प्रसक्षेण घटादिभिः प्रतियोगिभिः संसृष्टम्, असंसृष्टं वा गृह्येत १। नावः पक्षः, प्रतियोगिसंसृष्टस्य भूतलादिवस्तुनः प्रस्रक्षेण प्रहणे तत्र प्रतियोग्यभावप्राहकत्वेनाऽभावप्रमाणस्य प्रवृत्तिविरोधात् । प्रवृत्तौ वा न प्रामाण्यम्, प्रतियोगिनः सत्त्वेऽपि तत्रवृत्तेः । द्वितीयपक्षे तुः अभाव-प्रमाणवैयर्थ्यम्, प्रस्रक्षेणैव प्रतियोगिनां क्रुन्भादीनामभावप्रतिपत्तेः । अथ न संसृष्टं नाप्यसंसृष्टं प्रतियोगिमिर्भूतलादिवस्तु प्रस्रक्षेण गृह्यते, वस्तुमात्रस्य तेन प्रहणाभ्युपगमादिति चेत् । तदिष दुष्टम् , संसृष्टत्वासंसृष्टत्वयोः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिनषेधेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयोः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिनषेधेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयाः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिनषेधेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयाः वस्त्रव्यत्वात्, इति सदसद्भपवस्तुप्रहणप्रवणेन प्रस्रक्षेणैवाऽयं वेद्यत्वे । किचिनु तद्वयं भूतलमिति समरणेन, तदेवेदमघं भूतलमिति प्रसाम्भानानेन, योऽप्रिमान् न भवति नासौ धूमवानिति तर्केण, नाप्त धूमोऽनम्नरित्वनुमानेन, गृहं गर्गो नास्तीत्यागमेनाऽभावस्य प्रतितेः का-ऽभावप्रमाणं प्रवर्तताम् ? ॥

संभवोऽिष समुदायेन समुदायिनोऽवगम इत्येवंछक्षणः 'संभवित खार्यो द्रोणः' इत्यादि नानुमानात् पृथक्, तथाहि—खारी द्रोणवती, खारीत्वात्, पूर्वोपछन्धखारीवत् ॥

ऐतिह्यं त्विनिर्देष्टप्रवक्तृकं प्रवादपारम्पर्यमितीहोचुर्युद्धाः, यथा-'इह वटे यक्षः प्रतिवसति' इति । तद्प्रमाणम्, अनिर्देष्टप्रवक्तृकत्वेन सांशयिकत्वात्, आप्तप्रवक्तृकत्विनिश्चये त्वागम इति ॥

यदिष प्रातिभमक्षिलङ्गशब्द्व्यापारानपेश्चमकस्मादेव 'अद्य में महीपितप्रसादो भविता' इत्याद्याकारं स्पष्टतया वेदनमुद्दयेत्, तद्य्य-निन्द्रियनिवन्धनतया मानसमिति प्रत्यक्षकुश्चिनिश्चिममेव। यन्पुनः प्रियाप्रियप्राप्तिप्रसृतिफलेन सार्थ गृहीतान्यथाऽनुपपत्तिकात्मनः प्रसा-दोद्वेगादेलिङ्गादुदेति, तत् पिपीलिकापटलोत्सपंणोत्थज्ञानवद्स्पष्टमनु-मानमेव । इति न प्रत्यक्षपरोक्षलक्षणद्वैविध्यातिक्रमः शक्रेणाऽपि कर्त्वै शक्यः ॥ १ ॥

प्रत्यक्षं छक्षयन्ति-

स्पष्टं प्रत्यक्षम् ॥ २ ॥

प्रवलतरज्ञानावरणवीर्यान्तराययोः क्षयोपशमात् क्षयाद् वा स्पष्ट-साविशिष्टं वैशद्यास्पदीभूतं यत् तत् प्रत्यक्षं प्रत्येयम् ॥ २ ॥

स्पष्टत्वमेव स्पष्टयन्ति-

अनुमानाद्याधिक्येन विशेषप्रकाशनं स्पष्टलम् ॥३॥ अनुमानादिभ्यो वक्ष्यमाणपरोक्षप्रकारेभ्योऽतिरिकेण यिद्वशेषा-णां नियतवर्णसंस्थानाद्यर्थाकाराणां प्रतिभासनं ज्ञानस्य तत् स्पष्टत्व-मिति ॥ ३ ॥

प्रत्यक्षस्य प्रकारप्रकाशनायाहु:-

तद् द्विप्रकारम्--सांच्यवहारिकं पारमार्थिकं च ॥श्रा

संज्यवहारो बाधारहितप्रवृत्तिनिवृत्ती प्रयोजनमस्येति सांज्यवहा-रिकम्, बाह्येन्द्रियादिसामग्रीसापेश्चत्वादपारमार्थिकम्, अस्मदादिप्र-त्यक्षमित्यर्थः । परमार्थे मवं पारमार्थिकं सुख्यम्, आत्मसंनिधिमात्रा-पेक्षम्, अवध्यादिग्रत्यक्षमित्यर्थः ॥ ४ ॥

सांव्यवहारिकस्य प्रकारौ दर्शयन्त-

तत्राद्यं द्विविधमिन्द्रियनिबन्धनमिनिद्रयनिबन्धनं च॥५॥

इन्द्रियाणि चक्कुरादीनि निवन्धनमस्येतीन्द्रियनिवन्धनम् । निवन्द्रियज्ञाने मनोऽपि न्यापिपर्ताति कथं न तेन न्यपदेशः १। उच्यते— इन्द्रियस्याऽसाधारणकारणत्वाद्, मनः पुनरनिन्द्रियवेदनेऽपि न्याप्रियत इति साधारणं तत्।असाधारणेन च न्यपदेशे दृश्यते, यथा—पयः-पवनाऽऽतपादिजन्यत्वेऽप्यङ्कुरस्य वीजेनैव न्यपदेशः—शास्यङ्कुरः, कोद्रवाङ्कुरोऽयमिति । अनिन्द्रियं मनो निवन्धनं यस्य तत्त्रथेति ॥

इदिमदानी मनाग् मीमांसामहे-प्राप्यकारीणीन्द्रियाणि, अप्राप्य-कारीणि वेति । तत्र प्राप्यकारीण्येवेति कणमक्षाऽश्चपादमीमांस-कसांख्याः समाख्यान्ति । चक्षुःश्चोत्रेतराणि तानि तथेति ताथागताः । चक्षुर्वर्जानीति तु तथा स्याद्वादाऽबदातद्वद्याः। तत्र प्रथमे प्रमाणयन्ति-चक्षुः प्राप्य मितं करोति विषये बाह्येन्द्रियत्वादितो

यद बाह्येन्द्रियताऽऽदिना परिगतं तत् प्राप्यकारीक्षितम् । जिह्नावत प्रकृतं तथा च विद्तिं तस्मात् तथा स्थीयतां नाऽत्राऽसिद्धिमुखश्च दूषणकणस्तहक्षणाऽनीक्षणात् ॥ १ ॥ अद्रिचन्द्रकलनेषु या पुनयौगपद्यधिषणा मनीषिणाम । पद्मपत्रपटळीविछोपवत् सत्वरोदयनिबन्धनैव सा ॥ २ ॥ प्रथमतः परिस्रत्य शिलोच्चयं निकटतः क्षणमीक्षणमीक्षते । तद्नु दूरतराम्बरमण्डलीतिलककान्तमुपेत्य सित्तत्विषम् ॥ ३ ॥ कुर्महेऽत्र वयमुत्तरकेलीं कीहशी हीगह धर्मितयोक्ता ?। किं नु मांसमयगोलकरूपा, सूक्ष्मताभृदपरा किमु काऽपि ? ॥४॥ आदिमा यदि तदाऽपि किमर्थो लोचनाऽनुसरणव्यसनी स्यातृ ?। छोचनं किसुत वस्तुनि गत्वा संसजेत् प्रिय इव प्रणयिन्याम् शाधा प्रत्यक्षबाधः प्रथमप्रकारे प्राकारपृथ्वीधरसिन्धुरादिः । संखद्धयते पद्मपुटोपटङ्की प्रयक्षकाले कलयाऽपि नो यत् ॥६॥ पक्षे परत्रापि स एव दोषः सपेद् न वस्तु प्रतिवीक्ष्यतेऽक्षि । संसर्पणे वाऽस्य सकोटरत्वप्राप्या पुमान् कि न जरदृद्धमः स्यात्?॥५॥ चक्षषः सूक्ष्मतापक्षे सूक्ष्मता स्याद्मूर्तता ।

यद्वाऽल्पपरिमाणस्विमत्येषा कल्पनोभयी ॥ ८॥ स्वाद् व्योमवद् व्यापकताप्रसक्ता सर्वोपल्रम्भः प्रथमप्रकारे । प्राकारकान्तारिवहारहारमुख्योपल्रम्भो न भवेद् द्वितीये ॥९॥ न खलु नखलु इन्हां स्वप्रमाणात् प्रथिष्ठे

पटकटशकटादौ भेदकारि प्रसिद्धम् । अथ निगदसि तस्मिन् रश्मिनकं क्रमेण प्रसरति तत एतत् स्थादनस्पप्रकाशम् ॥ १०॥

तथाहि-

प्रोद्दाममाणिक्यकणानुकारी दीपाङ्कुरस्तिट्पटळीप्रभावात् । कि नैव कदमीरजकजळादीन् प्रथीयसोऽपि प्रथयखरोषान् ? ॥११॥ नन्वेवमध्यक्षनिराक्रिया स्थात् पक्षे पुरस्तादुपळक्षितेऽस्मिन् ।

प्रौढप्रभामण्डलमण्डितोऽथों नाऽऽभासते यत्प्रतिभासमानः ॥ १२॥ अथाऽप्यनुद्भृततया प्रभायाः पदार्थसंपर्कजुषोऽप्यनीक्षा । सिद्धिस्तदानीं कथमस्तु तस्या प्रवीषि चेत् तैजसतास्यहेतोः ॥१३॥ रूपादिमध्ये नियमेन रूपप्रकाशकस्त्रेन च तैजसत्त्रम् । प्रभाषसे चक्कषि संप्रसिद्धं यथा प्रदीपाङ्कुरित्वयुदादौ ॥ १४ ॥ तिदंदं युस्यणिविमश्रणमन्ध्रपुरन्धीकपोलपालीनाम् । अनुहरते व्यभिचाराद् रूपेक्षणसिन्नकर्षण ॥ १५ ॥ द्रव्यत्वरूपेऽपि विशेषणे स्थाद् हेतोरनैकान्तिकताऽक्षनेन । तस्यापि चेत् तैजसतां तनोषि तन्वादिना कि जु तदाऽपराद्धम् १॥१६॥ सौवीरसौवर्चल्यैन्धवादि निश्चिन्वते पार्थिवमेव घीराः । कृशानुभावोपगमोऽस्य तस्माद्युक्त एव प्रतिभात्यमीषाम् ॥१७॥ तथा च—

सौवीरसौवर्चछसैन्धवादिकं स्यादाकरोद्भूतिवशेन पार्थिवम् ।
मृदादिवद्, न व्यभिचारचेतनं चार्माकरेणाऽनुगुणं निरीक्ष्यते ॥१८॥
चामीकरादेरिप पार्थिवत्वं छिङ्गेन तेनैव निवेदनीयम् ।
शाब्दप्रमाणेन न चात्र वाधा पश्चस्य यद् नास्ति तदत्र सिद्धम् ॥१९॥
अञ्चनं मरिचरोचनादिकं पार्थिवं ननु तवाऽपि संमतम् ।
अञ्चनेऽपि तदसौ प्रवृत्तिमानप्रयोजकविडम्बडम्बरी ॥ २०॥
हन्महोछछाङ्गूछछम्बात् ते साधनादतः ।
न सिद्धिसौजसत्वस्य दृष्टसुर्पष्टदूषणात् ॥ २१॥

चक्कुर्ने तैजसमभास्वरतिग्मभावा-दम्भोवदिस्रनुमितिप्रतिषेधनाच । सिद्धिं दधाति नयनस्य न तैजसत्वं तस्मादमुख्य घटते किमु रद्दिमवत्ता ? ॥ २२ ॥

अपि च,

प्रत्यक्षवाधः समस्रक्षि पक्षे न रइमयो यद् द्वीश दृष्टपूर्वाः । तथा च शास्त्रेण तवैव कास्त्रातीतत्वदोषोऽप्युद्पादि हेतोः ॥ २३ ॥ अनुद्भवद्भपजुषो भवेषुश्चेद् रश्मयस्तत्र ततो न दोषः। नन्वेवमेतस्य पदार्थसार्थप्रकाशकत्वं न सुवर्णवत् स्यात्॥ २४॥ आछोकसाचिव्यवशादथाऽस्य प्रकाशकत्वं घटनामिर्याते। नन्वेवमेतत्सचिवस्य किं स्थात् प्रकाशकत्वं न कुटीकुटादेः १॥२५॥ अथाऽस्तु कामं, ननु तैजसत्वसुत्तेजितं किं न भवेत् त्वयाऽस्य १। तथा च नव्यस्त्वदुपज्ञ एषोऽद्वेतप्रवादोऽजिन तैजसत्वे॥ २६॥

उत्पद्यन्ते तर्गणिकरणश्रेणिसंपर्कतश्चेत् तत्रोद्भृताः सपदि रुचयो छोचने रोचमानाः । यद् गृद्धन्ते न खळु तपनाळोकसंपत्प्रतान-स्तास्मिन् हेतुर्भवति हि दिवा दीपभासामभासः ॥ २७ ॥ अत्रेयं प्रतिक्रिया—

मुष्टिप्राह्ये कुवल्यदलस्यामलिलाऽवलिप्ते स्फीते ध्वान्ते स्फुरति चरतो घूककाकोदरादेः । किं लक्ष्यन्ते क्षणमपि रुचो लोचनेनैव यस्मा-

दालोकस्य प्रसरणकथा काचिद्प्यत्र नास्ति ? ॥ २८ ॥ ज्यानिकद्भूततयाऽथ तासां तत्रैन यत्राऽस्ति रिवप्रकाशः । काकोदरादेरिप तर्दि नैताः कीटप्रकाशे कुशला भवेयुः ॥ २९ ॥ अविवरतिमिरन्यितकरपरिकरिताऽपवरकोदरे कचन । चृषदंशदृशि न दृष्टा मरीचयः किसु कदाचिद्य ? ॥ ३० ॥ अत एव विलोकयन्ति सम्यक् तिमिराङ्कूरकर्गन्वतेऽपि कोणे । सूषकपरिपन्थिनः पदार्थाञ्ज्वलनालोकविज्ञम्मणं विनैव ॥३१ ॥ अत्रोत्तरम्

चाकचिक्यप्रतीभासमात्रमत्रास्ति वज्रवत् । नांशवः प्रसरन्तस्तु प्रेक्ष्यन्ते सृक्ष्मका अपि ॥ ३२ ॥ मार्जारस्य यदीक्षणप्रणयिनः केचिद् मयूखाः सखे ! विद्यरन् न तदा कथं निशि भृशं तच्चक्षुषा प्रेक्षिते । प्रोन्मीळत्करपुक्तपिक्तरतनौ संजातवत्युन्दुरे

प्रोज्जुम्भेत तबाऽपि हन्त ! धिषणा द्रीप्रप्रदीपाद् यथा शा३३॥ कुशतरतया तेषां नो चेदुदेति मतिस्तव प्रभवति कथं तस्याऽप्यस्मिन्नसौ निरूपप्रवा ?। घटननिपुणा साक्षात् प्रेक्षाविधौ हि ततिस्त्विषां न खल न समा धीमन ! सा चोभयत्र विभाव्यते ॥ ३४ ॥ अमृहग्मृषिकारीणां तस्मादिस्त खयोग्यता । यया तमस्यपीक्षन्ते न चक्ष रिइमवत पुनः ॥ ३५ ॥ इत्थं न चक्षाि कथि चदि प्रयाति संसिद्धिपद्धतिभियं खळ रिश्मवत्ता । तस्मात कथं कथय तार्किक ! चक्षुषः स्यात् प्राप्यैव वस्तुनि मतिप्रतिबोधकत्वम् ? ॥ ३६ ॥ बहिरर्थप्रहोन्मुख्यं बहिष्कारणजन्यता । स्थायित्वं वा बहिर्देशे किं बाह्येन्द्रियता भवेत ? ॥ ३७ ॥ तत्रादिमायां भिदि चेतसा खादेतस्य हेतोव्येभिचारचिद्धम । अप्राप्यकारि प्रकरोति यस्मादु मन्दाकिनीमन्द्रबुद्धिमेतत् ॥३८॥ दोषः स एवोत्तरकल्पनायां यदात्मनः पुद्रल एष बाह्यः।

चेतः सनातनतया किलतस्वरूपं सर्वोपकृष्टपरिमाणपवित्रितं च । प्रायः प्रियः प्रणयिनीप्रणयातिरेका-देतत् करोति हृदये न तु तर्कतज्ज्ञः ॥ ४० ॥

एतदत्र विततीकियमाणं प्रस्तुतेतरिद्व प्रतिभाति । विस्तराय च भवेदिति चिन्त्यं तद् विलोक्य गुरुगुम्फितवृत्तिम्॥४१॥ पक्षे नृतीये विषयप्रदेशः शरीरदेशो यदि वा बहिः स्यात् १। स्थायित्वमाचे विषयाश्रितत्वं यद्वा प्रवृत्तिविषयोग्सुक्षी स्यात्१॥४२॥ प्राचीनपक्षे प्रतिवाद्यसिद्धिकलङ्कपङ्कः समुपैति हेतोः।

चेतश्च तस्मादुपजायमानमेतदु बहिष्कारणजन्यताभृतु ॥ ३९॥

स्याद्वादिना यत् प्रतिवादिनाऽस्य नाऽङ्गीकृतं मेयसमाश्रितत्वम्॥४३॥ पक्षे तथा साधनशून्यताऽस्मिन् दृष्टान्तदोषः प्रकटः पटूनाम् । जिह्नेन्द्रियं नार्थसमाश्रितं यद् विलोकयामासुरमी कदाचित् ॥४४॥ द्वितीयकल्पे किमसौ प्रवृत्तिरर्थाभिमुख्येन विसर्पणं स्यात् ?। आश्रिस किं वा विषयप्रपञ्जं प्रतीतिसंपत्प्रतिनोधकत्वम् ? ॥४५॥ पक्षे पुरश्चारिणि सिद्धिवन्ध्यं स्यात् साधनं जैनमतानुगानाम् । थसाद् न तैर्छोचनरिइमचक्रमङ्गीकृतं वस्तुमुखं प्रसर्पत् ॥४६॥ निदर्शनस्य स्फुटमेव दृष्टं वैकल्यमत्रैव हि साधनेन। पदार्थसार्थे प्रति यद् न सर्पजिह्नेन्द्रियं केनचिदिष्टपूर्वेम् ॥ ४७॥ पक्षान्तरे तु व्यभिचारमुद्रा कि चेतसा नैव समुज्जजृम्भे ?। यस्मात् तदप्राप्य सुपर्वशैळस्वर्गे समुत्पादयति प्रतीतिम् ॥ ४८ ॥ शरीरस्य बहिर्देशे स्थायित्वं यदि जल्प्यते । बाह्येन्द्रियत्वमत्र स्यात् संदिग्धव्यभिचारिता ॥ ४९ ॥ अप्राप्तार्थपरिच्छेदेनाऽपि सार्धे न विद्यते । हेतोबीह्येन्द्रियत्वस्य विरोधो बत कश्चन ॥ ५० ॥ कचित् साध्यनिवृत्त्या तु हेतुव्यावृत्तिदर्शनात् । प्रतिबन्धप्रसिद्धिश्चेत् तदाऽत्रापि कथं न सा ? ॥ ५१ ॥ रसनस्पर्शनद्याणश्रोत्रान्येन्द्रियताबळात् । चक्षुरप्राप्यविज्ञातृ मनोवत् प्रतिपद्यताम् ॥ ५२ ॥ साध्यव्यावृत्तितोऽत्रापि हेतुव्यावृत्तिरीक्षिता । न च कश्चिद् विशेषोऽस्ति येनैकत्रैव सा मता॥ ५३॥ बाह्येन्द्रियत्वं सकछङ्कमेवं न तार्किकान् प्रीणियतुं तदीष्टे । भूविभ्रमो दुर्भगभामिनीनां वैदग्ध्यभाजो भजते न चेतः ॥५४॥ किञ्चाऽत्र संसूचितमादिशब्दाद् वृत्ते पुरश्चारिणि कारकत्वम् । यत् प्राप्यकारित्वसमर्थनाय नेत्रस्य तत् काणद्दगः जनामम् ॥५५॥ यस्मादिदं मन्त्रजपोपसर्पत्रोद्दामरामान्यभिचारदोषात् । उत्ताळवेताळकराळकेळीकळिङ्कतश्रीकिमवाऽवभाति ॥ ५६ ॥

तथाहि-

कनकनिकषस्त्रिग्धां मुग्धां मुहर्मेधुरस्मितां <sup>्</sup> चटुलकुटिलभूविभ्रान्ति कटाक्षपटुच्छटाम् । त्रिजगति गतां कश्चिद् मन्त्री समानयति क्षणात् तरुणरमणीमाराद् मन्त्रान् मनोभुवि संस्मरन् ॥ ५७ ॥ कश्चिदत्र गदति स्म यत् पुनर्मन्त्रमन्त्रणगवी समानेयत् । युक्तमेव मिद्रिक्षणादिकं तेन नाऽभिहितदूषणे।दयः ॥ ५८ ॥ मन्त्रस्य साक्षादु घटना प्रियादिना परम्परातो यदि वा निगद्यते ? । साक्षाद् न तावद् यदयं विहायसो ध्वनिस्वरूपस्तव संमतो गुणः॥५९॥ ततोऽस्य तेनैव समं समस्ति संसक्तिवार्ता न तु पक्ष्मलाङ्या । अथाऽक्षरालम्बनवेदनं स्यादु मन्त्रस्तथाऽप्यस्त्वयमात्मनैव ॥ ६० ॥ अथापि मन्त्रस्य निवेद्यते त्वया संसक्तिरेतत्पतिदेवताऽऽत्मना । संतोषपोषप्रगुणा च सा त्रियां त्रियं त्रति प्रेर्याते खयोगिनीम् ॥६१॥ नुमहेऽत्र ननु देवताऽऽत्मना मन्त्रवर्णविसरस्य का घटा ?। अम्बरस्य गुण एष तत् कथं देवताऽऽत्मनि भजेत सङ्गतिम् शा६रा। आश्रयद्वारते।ऽध्यस्य संसर्गो नास्ति सर्वथा । व्यापकद्रव्ययोर्यस्मात् संसर्गो नाऽसना मतः ॥ ६३ ॥ व्यापकेषु वदति व्यतिषङ्गं यस्तु तेन मनसा ध्वनिना च । वीतवस्तुविषयेण विमृद्यः स्पष्ट एव विलसन् व्यभिचारः ॥६४॥ अयस्कान्तादनेकान्तस्तथाऽत्र परिभाव्यताम् ।

अयस्कान्तादनेकान्तस्तथाऽत्र परिभाव्यताम् ।
आक्षेपश्च समाधिश्च ह्रेयौ रत्नाकरादिह् ॥ ६५ ॥
कारकत्वमि तद् न शोभते प्राप्यकारिणि यदीक्षणे मतम् ।
प्राप्य वस्तु वितनोति तद् मिंत नैय चक्षुरिति तत्त्वनिर्णयः ॥६६॥
अद्रिचन्द्रकलनेषु येखदः प्राक् प्ररूपितमुपैति नो घटाम् ।
राइमसंचयविपश्चितं हि तत् ते च तत्र निर्तरां व्यपाकृताः॥६॥।
किश्च.

१ किमपीति पाठान्तरम् ।

संसर्गोपगताः पदार्थपटळीं पश्यन्ति तत्र क्षिताम् ।

एवं तिर्ह समुच्छळनमळभरं भित्त्वा जळं तत्थ्रणात्

तेनाऽप्यन्तरितिस्थतीननिमिषानाळोकयेयुने किम् १।।७१।।
विध्यातास्तेन ते चेद् विमळजळभरात् किं भजन्ते न शान्ति १

किचाऽन्मः काचकूपोद्रविवरगतं निष्पतेत् तत् तदानीम् ।
दोषश्चेद् नैष तृणी यदयमुद्यते नृतनव्यृहरूपः

सर्पेयुस्तर्ह नैताः कथमपि रुचयो छोचनस्थापि तस्मिन्॥७२॥ भवति परिगमश्चेद् नेगवत्त्वादमीषां कतिपयकलयाऽस्तु क्षीरपातस्तदानीम् । न च भवति कदाचिद् युदुयुदस्यापि तस्मात् प्रपत्तनिति युक्तस्य नाहाः किमाशु ? ॥ ७३॥

किञ्च,

कलशकुलिशमकाराद्यत्रिविष्ठपकन्दराकुह्रकलितं विश्वं वस्तु प्रतिक्षणमङ्कुरम् ।
क्वलनकलिकावत् किन्त्वस्मिन् निरन्तरताभ्रमः
प्रभवति, वदिन्नत्थं शाक्यः कथं प्रतिहन्यते ? ॥ ७४ ॥
तस्थौ स्थेमा तद्दिमन् व्यवधिमदमुना प्रेक्ष्यते येन सर्वे
तत् सिद्धा नेत्रबुद्धिव्यवधिपरिगतस्यापि भावस्य सम्यक् ।
कुक्त्यावष्टव्यबुद्धिभवति किम्रु न चेद् नेदृशी योग्यताऽस्य
प्राप्तस्यापि प्रकारो प्रभवति न कथं छोचनाद् गन्धवुद्धिः १॥७५॥

किं वा न प्रतिभासते शराधरे कर्मापि तद्भपवद् ?
दूराचेद् विलसत् तदस्य हृदये लक्ष्येत किं लाञ्छनम् ? ।
तस्माचक्षुषि योग्यतैव शरणं साक्षी च नः प्रत्ययस्तत् तर्कप्रगुण ! प्रतीहि नयनेष्वप्राप्यधीकर्रुताम् ॥ ७६ ॥
बौद्धाः पुनरिदमाहुः श्रोत्रं न प्राप्यवुद्धिमाधत्ते ।
दिग्देशञ्यपदेशान् करोति शब्दे यतो दृग्वत् ॥ ७७ ॥
तथाहि-

प्राच्यामत्र विज्नमते जलमुचामत्यूर्जितं गर्जितं
प्रोन्मीलसलमेष चातकरवोऽक्षामः क्षणं दक्षिणः ।
केकाः केकिकुदुम्बकस्य विल्लसन्येताः कलाः काननाद्
दिग्देशन्यपदेशवानिति न किं शब्देऽस्ति संप्रत्ययः ? ॥७८॥
प्राप्यकारि यदि तु श्रवणं स्यात् तर्हि तत्र न कथन्वन सेषः ।
प्रस्तुतः समुदियाद् न्यपदेशः शकरास्पृशि यथा रसनायाम्॥७९॥
वेश्याऽनुरागप्रतिमं तदेतत् सुस्पष्टदृष्टन्यभिचारदोषात् ।
प्राणं यदेतद् न्यपेदशभाजं प्राप्तप्रकाशं कुरुते मनीषाम् ॥८०॥
तथा च-

सन्दं मन्दमुदेल्यं परिमलः प्राग् माधवीमण्डपाद् भूयः सौरममुद्धमन्त्युपवने फुलाः स्फुटं मिल्लकाः । गन्धो बन्धुर एप दक्षिणदिशः श्रीचन्दनात् प्राप्तवा-निल्लेवं नत्तु विद्यते तत्तुभृतां घ्राणात् तथा प्रलयः ॥८१॥ अस्ति त्विगिन्द्रयेणापि व्यभिचारविनिश्चयः । शेमुषीमाद्धानेन दिग्देशव्यपदेशिनीम् ॥ ८२॥ तथाहि—

संयं समीरलहरी हरिचन्दनेन्दुसंवादिनी वनसुवः प्रसभं प्रवृत्ता । स्फीतस्फुरत्पुळकपल्लविताङ्गयष्टिं मामातनोति वैकणीकरपल्लवश्च ॥८३॥ अथानुमानादिधगम्य तेषां हेतुंस्ततस्तद्वसपदेशिनी धीः ।

१ गमनाद् नवचन्द्रिका चेति च पाठः।

न प्राणतः स्पर्शनतश्च ताहक् प्रत्यक्षरूपा प्रथते मनीषा ॥८४॥ श्रोनेऽपि सर्वे तदिदं समानमालोकमानोऽपि न मन्यसे किम् १ । दृष्टव्यलीकामपि कामिनीं यत् संमन्यते कामुक एव साध्वीम्॥८५॥ स्मृत्वा यथैव प्रतिबन्धमाशु शङ्कादिशब्दोऽयमिति प्रतीतिः । प्राच्यादिदूरादिगतेऽपि शब्दे तथैव युक्ता प्रतिपत्तिरेषा ॥ ८६॥ दिग्देशानां श्रुतिविषयता किश्व नो युक्तियुक्ता

युक्तत्वे वा भवति न कथं ध्वानरूपत्वमेषाम् ?। तस्माद् भिन्नप्रमितिविषयास्ते विशिषन्ति शब्दं सिद्धे चैवं भवतु सुतरां साधने साऽप्यसिद्धिः ॥ ८७ ॥

अपि च,

गृद्धते यदि विनेष सङ्गति किं तदाऽनुगुणमारुते ध्वनौ ? । दूरतोऽपि घिषणा समुन्मिषेदन्यथा नु निकटेऽपि नैव सा॥८८॥ मुद्धर्मरुति मन्थरं स्फुरति सानुलोमागमे

समुद्धसितवहकीकणकलाकलापण्लुता । सकामनवकामिनीकलितघोलनाडम्बरा

न किं निश्चि निश्चम्यते सपिह दूरतः काकळी १ ॥ ८९ ॥
पदुघटितकपाटसंपुटाचे भवति कथं सदनेऽथ शब्दबुद्धिः १ ॥
पदुघटितकपाटसंपुटाचे भवति कथं सदनेऽपि गन्धबुद्धिः १ ॥९०॥
तथाहि—

कर्पूरपारीपरिरस्भभाजि श्रीखण्डखण्डे सृगनाभिमिश्रे । धूमायमाने पिहितेऽप्यगारे गन्धप्रबन्धो बहिरभ्युपैति ॥ ९१ ॥ द्वारावतेऽपि सदने प्रणयप्रकर्षा-

देव प्रिये स्फुरद्पत्रपया स्वलन्ती । द्वारि स्थितस्य सरसा कुल्वालिकायाः कर्णातियीभवति मन्मनसुक्तिमुद्रा ॥ ९२ ॥

कणातथाभवात मन्मनसूक्तमुद्रा ॥ ९२ ॥ एवं च प्राप्त एवेष शब्दः श्रोत्रेण गृह्यते । श्रोत्रस्याऽपि ततः सिद्धा निर्वाधा प्राप्यकारिता ॥ ९३ ॥ अथाऽस्य द्विविषसापि प्रकारान् प्रकटयन्ति-एतद्वितयमवग्रहेहावायधारणाभेदादेकशश्च-तुर्विकल्पम् ॥ ६॥

अवमहश्चेहा चाऽवायश्च धारणा च ताभिर्भेदो विशेषस्तस्मात्, प्रस्नेकमिन्द्रियानिन्द्रियनिवन्धनप्रस्यक्षं चतुर्भेदमिति ॥ ६ ॥ अवमहादीनां स्वरूपं सूत्रचतुष्टयेन स्पष्टयन्ति—

विषयविषयिसंनिपातानन्तरसमुद्भतसत्तामात्र-गोचरदर्शनाजातमाद्यमवान्तरसामान्याका-रविशिष्टवस्तुग्रहणमवग्रहः॥ ७॥

विषयः सामान्यविशेषात्मकोऽर्थः, विषयी चक्षुरादिः, तयोः समीचीनो भ्रान्याद्यजनकत्वेनाऽजुक्कुळो निपातो योग्यदेशाद्यवस्थानं तस्मादनन्तरं समुद्भूतमुत्पन्नं यत् सत्तामात्रगोचरं निःशेषविशेषवैमु- स्थेन सन्मात्रविषयं दर्शनं निराकारो बोधस्तस्माद् जातमाद्यं सत्त्व-सामान्यादवान्तरैः सामान्याकारैभैनुष्यत्वादिभिजीतिविशेषविशिष्टस्य वस्तुनो यद् प्रहणं ज्ञानं तदवप्रह इति नाम्ना गीयते ॥ ७॥

अवगृहीतार्थविशेषाऽऽकाङ्कणमीहा ॥८॥

अवगृहीतोऽवयहेण विषयीकृतो योऽथोंऽवान्तरमनुष्यत्वादि-जातिविशेषरुक्षणस्तस्य विशेषः कर्णाटलाटादिभेदस्तस्याकाङ्कुणं भवि-तव्यताप्रत्ययरूपतया प्रहणाभिमुख्यमीहेत्यभिधीयते ॥ ८॥

ईहितविशेषनिर्णयोऽवायः ॥ ९ ॥

ईहितस्येह्या विषयीकृतस्य विशेषस्य कर्णाटळाटोदेर्निर्णयो या-शात्म्येनाऽवधारणमवाय इति कीर्छाते ॥ ९ ॥

स एव दढतमावस्थापन्नो धारणा ॥१०॥ स इत्यवायो दढतमावस्थापन्नो विवक्षितविषयावसाय एव सा- दरस्य प्रमातुरत्यन्तोपचितः किश्चित् कालं तिष्ठन् धारणेत्यभिधीयते । दृढतमावस्थापन्नो क्षवायः स्वोपदौकितात्मशक्तिविशेषरूपसंस्कारद्वा-रेण कालान्तरे स्मरणं कर्तुं पर्याप्नोतीति ॥ १० ॥

नन्वनिश्चयरूपत्वादीहायाः संज्ञयस्त्रभावतेव, इत्यारेकामपाक्कवेन्ति-संज्ञायपूर्वकत्वादीहायाः संज्ञायाद् भेदः ॥११॥

पुरुषावमहानन्तरं हि किमयं दाक्षिणात्य उत्तोदीच्य इत्यनेक-कोटिपरामाईशसंज्ञयः, ततोऽपि प्रमातुर्विशेषाळिप्सायां दाक्षिणात्ये-नाऽनेन भवितन्यमित्येवमीहा जायते; इति हेतुहेतुमद्भावात् तन्तुपट-वद् व्यक्तमनयोः प्रथक्त्वम् ॥ ११ ॥

द्शनादीनां कथि चित्रव्यतिरेकेऽपि संज्ञाभेदं समर्थयन्ते – कथि चद्मेदेऽपि परिणामित्रिशेषादेषां व्यपदेशभेदः॥१२॥ यद्प्येकजीवद्रव्यतादास्म्येन द्रव्याथीदेशादमीषामैक्यम्, तथापि प-र्यायार्थादेशाद् भेदोऽपीति तद्पेक्षया व्यपदेशभेदोऽपि सूपपाद इति॥१२॥ अथाऽमीषां भेदं भावयन्ति –

असामस्त्येनाऽप्युत्पद्यमानत्वेनाऽसंकीर्णस्वभावतया ऽतुभूयमानत्वात, अपूर्वापूर्ववस्तुपर्यायप्रकाशक-त्वात्, क्रमभावित्वाचेते व्यतिरिच्यन्ते ॥ १२ ॥

असंकीर्णस्वभावतया परस्परस्वरूपवैविक्त्येनाऽनुभूयमानत्वाद् दर्शनादयो भिद्यन्ते, तथाऽनुभवनमप्यमीषामसामस्येनाऽप्येकद्वि-च्यादिसंख्यतयोत्पद्यमानत्वाद्वसेयम्, तथाहि-प्रमानुर्विचत्रक्षयोपश-मबज्ञात् कदाचिद् दर्शनमेव, कदाचिद् दर्शनावप्रहो, कदाचिद् दर्शनावप्रहसंज्ञयादयः क्रमेण समुन्मज्ञन्तीति, सिद्धमतोऽसंकीर्णत्वेनै-तेषामनुभवनम् । अपूर्वापूर्ववस्तुपर्यायप्रकाशकत्वक्रमभावित्वे अपि प्रत्यात्मवेद्ये एव । अत्र प्रयोगाः पुनरेवम्-येऽसंकीर्णस्वभावतयाऽनुभू-यन्ते, अपूर्वापूर्ववस्तुपर्यायप्रकाशकाः, क्रमभाविनो वा, ते परस्परं व्यतिरिच्यन्ते, यथा स्तन्भादयः, अनुमानादयः, अङ्कुरकन्द्रुका-ण्डादयो वा, तथा चैत इति ॥ १३ ॥

अथाऽमीषां क्रमानियमार्थमाहुः-

क्रमोऽप्यमीषामयमेव तथैव संवेदनात, एवं-

क्रमाविभूतिनजकर्मक्षयोपशमजन्यत्वाच ॥ १४॥

अयमेव दर्शनावप्रहादिरमीयां कमः, तेनैव क्रमेणानुभवात्—यदेव हि सन्मात्रमिश्चि, तदेव वर्णाद्याकारेण केनचिद्वाप्राहि, तद्नन्तर-मनिर्धारितरूपतया संदेहास्पदीचके, ततोऽपि नियताकारेणेहामासे, ततोऽपीहिताकारेण निरणायि, पुनः कालान्तरे स्मृतिहेतुत्वेन घार-याश्वके इति सर्वेरनुभूयते। दर्शनज्ञानावरणश्चयोपशमलक्षणकारणे-नाऽप्येवमेव भूष्णुनाऽमीषामुत्पाद्यत्वाचाऽयमेव क्रमः, क्रमोत्पदि-ष्णुना हि कारणेन क्रमेणैव स्वकार्यं जनियतन्यम्, यथा स्थासको-शकुराह्रच्छत्रादिनेति।। १४॥

व्यतिरेके दोषमाहु:-

अन्यथा प्रमेयानवगतिप्रसङ्गः ॥ १५॥

अन्यथेति यथोक्तक्रमानभ्युपगमे, प्रतीयमानक्रमापह्नवे हि दर्शना-दीनां प्रमेयापह्नव एव कृतो भवतीति ॥ १५ ॥

उक्तमेव क्रमं व्यतिरेकद्वारा समर्थयन्ते-

न खल्वदृष्टमवगृह्यते, न चाऽनवगृहीतं संदिह्यते, न चाऽसंदिग्धमीह्यते, न चानीहितमवेयते, नाप्यनवेतं धार्यते ॥ १६ ॥

स्पष्टम् ॥ १३ ॥ कचिदेषां तथाकमानुपल्क्षणे कारणमाहुः-कचित् कमस्याऽनुपल्रक्षणमेषामाशूत्पादात् , उत्पल्लपत्रदातन्यतिभेदकमवत् ॥ १७ ॥ कचिदित्यभ्यस्ते करतलादौ गोचरे, शेषं व्यक्तम् ॥ १७ ॥ पारमार्थिकप्रत्यक्षं लक्षयन्ति-

पारमार्थिकं पुनरुत्पत्तावात्ममात्रापेक्षम् ॥ १८ ॥

क्ष्यक्षयोपशमविशेषविशिष्टमात्मद्रव्यमेवाऽव्यवहितं समाश्रित्य पारमार्थिकमेतदवध्यादिशत्यक्षमुन्मज्ञाति, न पुनः सांव्यवहारिकमिवे-न्द्रियादिव्यवहितमात्मद्रव्यमाश्रित्येति भावः ॥ १८॥

अस्य भेदाबुपदिशन्ति-

तद् विकलं सकलं च ॥ १९ ॥

असंपूर्णपदार्थपरिच्छेदकत्वाद् विकल्पम् , तद्विपरीतं तु सकल्पम्।।१९॥ विकलं भेदतो दर्शयन्ति–

तत्र विकलमवधिमनःपर्यायज्ञानरूपतया देधा ॥२०॥

सुगमम् ॥ २० ॥ अवधि लक्षयन्ति-

अवधिज्ञानावरणविलयविशेषसमुद्धवं भवगुणप्रलयं रूपिद्रव्यगोचरमवधिज्ञानम् ॥ २१ ॥

अवधिज्ञानावरणस्य विलयविशेषः क्षयोपशमभेदस्यसात् समुद्भवन्ति यत्, भवः सुरनारकजन्मलक्षणः, गुणः सम्यग्दर्शनादिः, तौ प्रलयौ हेत् यस्य तत्तथा । तत्र भवप्रत्ययं सुरनारकाणाम्, गुणप्रत्ययं पुनर्नर-तिरख्राम्। रूपिद्रव्यगोचरं रूपिद्रव्याणि पृथिवीपाथः पावकपवनान्धकारच्छायाप्रभृतीनि तदालम्बनमविधिज्ञानं होयम् ॥

अत्र न्यायमार्गानुयायिनः संगिरन्ते—ननु पृथिव्यादीनां चतुर्णी सकर्णा वर्णयन्तु द्रव्यताम्, तिमिरच्छाययोस्तु द्रव्यतावाचाेयुक्तिर्युक्तिरिक्तेव, भासामभाव एव हि तमदछाये गदतां सच्छाये, तथाहि— शशयरिदनकरकरिनकरिनरन्तरप्रसरासम्भवे सर्वतोऽपि सति तम— इति प्रतीयते, यदा तु प्रतिनियतप्रदेशेनाऽऽतपत्रादिना प्रतिबद्धस्ते-

जःपुक्तो यत्र यत्र न संयुज्यते तदा तत्र तत्र च्छायेति प्रतीयते, प्रतिवन्धकाभावे तु स्वरूपेणाऽऽछोकः समाछोक्यत इत्याछोकाभावएव तमञ्छाये । यदि च तमो द्रव्यं भवेत् , तदा रूपिद्रव्यसंसर्शाव्यभिचारात् स्पर्शवद्द्रव्यस्य च महतः प्रतिघातहेतुत्वात् तरछतरतुङ्गतङ्गतरम्परोपेतपारावारावतार इत, प्रथमजछधरधाराधोरणीधौताक्षनगिरिगरीयःशृङ्गप्रतिवादिनीव, निर्यत्रिङ्गरझात्कारिवारिदुवारशीकरासारसिच्यमानाभिरामाऽऽराममहीरुह्समृहप्रतिच्छन्द इव च
प्रवृत्ते तिमिरभरे संचरतः पुंसः प्रतिवन्धः स्यात् । भूगोछकस्येव चाऽस्याऽवयवभूतानि खण्डावयविद्रव्याणि प्रतीयेरन्, एवं छायायामिष,
इति कथं ते द्रव्यं भवेताम् ? ॥

अत्राभिव्ध्महे- तमसस्तावद्भावस्वभावतास्वीकृतिरानुभविकी, भानुमानिकी वा १। न तावदानुभविकी, यतोऽभावानुभवो भावा-न्तरोपलम्भे सत्येव संभवी, कुम्भाभावोपलम्भवत् । न च प्रचुरतर-तिमिरनिकरपरिकरितापवरकोदरे स्वकरतलादिमात्रस्याऽप्युपलम्भः संभवति, तत्कथं तदनुभूतिर्भवेत् ? । कथं वा प्रदीपादिप्रभाषारभार-प्रोज्जनभणमन्तेरणाऽस्योपलन्भः ?, कुम्भाद्यभावो हि तद्भावे एवानुभू-यमानी दृष्टः, तत् कथमेष न्यायमुद्रातिक्रमो न कृतः स्यात् ?। अथ यो भावो यावता सामग्य्येण गृह्यते तद्भावोऽपि तावतैव तेन, तिदहा-छोकस्य स्वातन्त्रयेणालोकान्तरमन्तरेणैव महणमालोकितम्, इति तद-भावस्यापि तत् किं नस्यात् ?, इति चेत्। अहो ! पीतविषस्याऽप्यमृती-द्वारः, एवं वदता त्वयेव तमसि द्रव्यताव्याहारात् । किमिद्मीदृशामि-न्द्रजालम् ? इति चेत् । इदमीदृशमेवेन्द्रजालमालोक्यताम्-आलोकः किल चक्षुषा संयोगाद् गृह्यते, यदि च तद्भावस्यापि तत्सामन्त्र्येणैव महणं स्यात्, तदा तस्यापि महणे चक्षुःसंयोगसंद्धावादायाता द्रव्य-तापत्तिः, संयोगस्य गुणत्वेन तद्वृत्तित्वात् । अथाऽसंयुक्तोऽप्ययं प्रेक्ष्यते, तदा कथं यो भावो यावतेत्याचं मुषोचं न स्यात् ?; कथं वा चक्षुषः प्राप्यकारिताप्रवादः सूपपादः स्यात् ? । विशेषणविशेष्य- भावसंबन्धवन्धुरस्यान्धकारस्य प्रहणाद्यमदोष इति चेत्। कतमस्यैष विशेषणम् ?। न शरीरस्य, तदन्यत्रापि प्रतिभासनात्। नापि भूत-छकछशकुड्यादेः, तत एव। ताई भवतु नभस इति चेत्। तदशस्यम्, एतस्य तद्विशेषणविशेष्यीभावेन कदाचिदप्रतिभासनात्। तन्नतद्भावतास्वीकृतिरानुभविकी भव्या।।

नाऽप्यानुमानिकी, यतः कतमोऽत्र हेतुराख्यायते सङ्ख्यावता?— किं भाववैलक्षण्येन लक्ष्यमाणत्वम्, भावविलक्षणसामधीसमुत्पाद्य-त्वम्, असत्येवाऽऽलोके तत्प्रतिभासनम्, आलोकप्रहणसामग्च्या गृह्यमाणत्वम्, तिमिरद्रव्योत्पादककारणाभावः, द्रव्यगुणकर्मातिरि-क्तकार्यत्वम्, आलोकविरोधित्वम्, भावक्त्पताप्रसाधकप्रमाणाभावो वा ?, इत्यष्टपक्षी राक्षसीव त्वत्पक्षभक्ष्यभक्षणविचक्षणोपतिष्ठते ॥

तत्र न तावदाऽऽद्यः पक्षः क्षेमक्करः, 'कुम्भोऽयं स्तम्भोऽयम्' इति हि यथा कुम्भादयो भावा विधिमुखेन प्रत्यक्षेण प्रेक्ष्यन्ते, तथेदं सम इति तमोऽिष, अभावरूपतायां तस्य प्रतिषेधमुखेन प्रत्ययः प्रादुः- ध्यात्, यथा कुम्भोऽत्र नास्तीति। नतु नाद्यप्रध्वेत प्रत्ययः विधिमुखेनाऽिष प्रवर्तमाना दृश्यन्ते। नैवम्, नाद्यादिशव्यानामेव भावप्रतिषद्याभिधायकस्वात्, अत एव हि कुम्भस्य प्रध्वंस इति सोपपदानामेषां प्रयोगोपपित्तः, यदि तु तमःप्रभृतिश्च्दा अपि तस्तमानार्थनामाविभ्रीरन्, तदानीं कुम्भस्याऽभाव इतिवदाछोकस्य तम इत्यिष प्रोच्येत, न चैवं किश्चिद् विपिश्चिद् प्रविक्तः। अथाछोकाभावे संकेतितस्तमःशब्दः, नाभावमात्रे, ततो न तथा व्यपदेश इति चेत् । नैवम्, यदि द्यन्धाऽभावोऽिष विधिमुखेन वीक्ष्येत, तदानीं किमन्यदेतस्य भाववैछक्षण्येन छक्ष्यमाणत्वं स्यात् १ यतो हेतुसि-द्विभवत्।।

अथ भावविरुक्षणसामग्रीसमुत्पाद्यतं हेतुः, तथाहि—समवा य्यसमवायितिमित्तकारणकलापव्यापाररूपा भावोत्पादिका सामग्री, नैव तमसीयं समगस्त । तदशस्तम्, यतः किमिदं समवायिकारण-

नाम्ना त्वमाम्नासीः ?। यत्र कार्य समवेतमुत्पद्यते तदिति चेत् । तदसम्यक्, समवायस्य निरन्तरसुहृद्रोष्ठीषु गौरवाईत्वात् ; तत्प्रसा-धकत्वाभिमतस्य 'इह तन्तुषु पटः' इत्यादिप्रत्ययस्याप्रसिद्धेः, ' पटे तः न्तवः' इत्यादिरूपस्याऽस्याऽऽबालगोपालं प्रतीतत्वात् , सिद्धौ वा इह भूत-ले घटाभाव इत्यभावप्रत्ययेन व्यभिचारात् । संबन्धमात्रपूर्वताप्रसाधने सिद्धसाधनात्, अविष्वग्भावमात्रनिमित्ततया तदङ्गीकारात् । एका-न्तैकस्वरूपत्वेन चाऽस्यैकवस्तुसमवायसंभवे समस्तवस्तुसमवायस्य, विनश्यदेकवस्तुसमवायाभावे समस्तवस्तुसमवायाभावस्य वा प्रस-ङ्गात्। तत्तद्वच्छेदकभेदात् तदुपपत्तौ तस्यापि कथि बद्धेदापत्तेः, अ-नेकपुरुषावच्छित्रपर्षदादेरिप तावत्स्वभावभावेन कथि चद्भेदात्। अ-प्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूपतया चाऽस्याऽऽकाशसामान्याद्येताद्यवस्तु-समाश्रितत्वमेव भवेद्, न तु कार्यवस्तुसमाश्रितत्वम् । तत्तत्सहकारि-कारणकलापोपनिपातप्रभावात् कार्यसमवायस्वीकारोऽपि सनिकारः, तत्स्वभावप्रभावप्रतिबद्धानां तेषामि सदा संनिधानप्रधानत्वात्, तथा चास्तमिता समवायिकारणिकंवदन्ती। तद्सत्त्वे किमसमवायिकारणम्?. समवायिकारणप्रत्यासन्नत्वं हि तङ्कक्षणम्, तद्सत्त्वे कथमेतत् स्यात् ?। तथा च तच्छेषभूतस्य निमित्तकारणस्यापि का व्यवस्था ?। सन्तु वा कारणान्यमूनि, तथापि यथा कथिवदालोककलापस्योत्पादः,तथा तम-सोऽपि भविष्यति, किमरुचिविरचनाभिव्येपासितुं शक्यते?। किमस्यो-त्पादकमिति चेत्। आलोकस्य किमिति वाच्यम्?। तेजोऽणव इति चेत्। अस्यापि तमोऽणव एव सन्तु। सिद्धास्तावत् तैजसास्तेऽविवादेन वादिप्रतिवादिनोरिति चेत्। तामसा अपि तद्वदेव किं न सेत्स्यन्ति ?. इति खज्यतामात्रहः ॥

असरोवाऽऽलोके तत्मितभासनमप्यसम्यक् , न हि यसिम्नसत्मेव यत् प्रतिभासते तत् तदभावमात्रमेव भवति, असत्मेव व्यवधाने प्रति-भासमानैर्वटादिभिव्यभिचारात् । कथं च नैवं प्रतिवन्धकेऽसरोव समुत्यद्यमानस्य स्कोटस्थापि तदभावमात्रता स्यात् ?। अथ स्कोटो दाहकात्मकतया स्पार्शनप्रस्रक्षेणाऽनुभूयते, अभावमात्रतायां हि तस्य नेयमौपपत्तिकी स्थात्, तार्हि तमोऽपि शैस्येन तेनैव प्रस्रक्षेण प्रेक्ष्यमाणं कथमभावस्वभावं भवेत् ?॥

अथालोकप्रहणसामग्च्या गृद्धमाणत्वं हेतुः, तथा च शङ्करन्या-यभूषणौ-"यो हि भावो यावत्मा सामाग्च्या गृद्धते तद्भावोऽपि तावत्येन, इत्यालोकप्रहणसामग्च्या गृद्धमाणं तमस्तद्भाव एवेति"। तव्पि न किश्वित्, तमोप्रहणसामग्च्या गृद्धमाणस्यालोकस्येन तद्भा-वताप्रसङ्गेनाऽनैकान्तिकत्वात्, घटपटयोवो समानप्रहणसामग्रीकतया परस्पराभावत्वप्रसङ्गात्॥

अथ तिमिरद्रव्योत्पादककारणाभावो हेतुः, तथा च श्रीधर:-तमःपरमाणवः स्पर्शवन्तः, तद्रहिता वा ?। न तावत् स्पर्शवन्तः, स्प-श्वतस्तत्कार्यद्रव्यस्य कचिद्च्यनुपलम्भात् । अदृष्टव्यापाराभावात् स्प-र्शवत्कार्यद्रव्याऽनारस्भका इति चेत् । रूपवन्तो वायुपरमाणवोऽदृष्ट-व्यापारवैगुण्याद् रूपवत् कार्यं नारभन्ते इति किं न कल्प्येत?, किं वा न कल्पितमेकजातीयादेव परमाणोरदृष्टोपप्रहाचतुर्धो कार्याणि जायन्त-इति ?। कार्येकसमधिगन्याः परमाणवो यथाकार्यमुत्रीयन्ते, न त-द्विलक्षणाः, प्रमाणाभावादिति चेत् । एवं तर्हि तामसाः परमाणवो-ऽप्यस्पर्शवन्तः कल्पनीयाः, तादृशाश्च कथं तमोद्रव्यमारभेरन् ? । अस्पर्शवस्वस्य कार्यद्रव्यानारम्भकत्वेनाऽव्यभिचारोपलम्भात् । कार्य-दर्शनात् तदनुगुणं कारणं कल्प्यते, न तु कारणवैकल्येन दष्टकार्यवि-पर्यासी युज्यत इति चेत्। न वयमन्धकारस्य प्रत्यथिनः, किन्त्वार-म्भानुपपत्तेः, नीलिममात्रप्रतीतेश्च द्रव्यमिदं न भवतीति ब्रुम इति ॥ नैतदुपपत्तिपद्वीं प्रतिपद्यते, यतः स्पर्शवन्त एव तामसाः परमा-णवः प्रोच्यन्ते । यत्पुनस्तत्रोपादेशिन स्पर्शवतस्तत्कार्यद्रव्यस्य कचि-दृष्यनुलम्भादिति । तदसत्यम् , शीतस्पर्शवतस्तमोद्रव्यस्यैव तत्कार्यस्य दर्शनात् । तत्र स्पर्शसद्भावे किं प्रमाणम् १, इति चेत्। तद्भावे किं प्रमा-णम ? इति वाच्यम्, न हि तत्प्रातिषेधकप्रमाणमन्तरेणाऽस्पर्शवत्त्वात् का- र्यद्रव्यानारम्भस्त्वया प्रसाधियतुं शक्यते, अस्माकं तु तत्सद्भावे प्रमा-णाभावेऽपि तावद् न काचित् क्षतिः । न च नास्त्येव तत्, प्रत्यक्ष-स्यैव सद्भावात् , तथाहि-दिवा दिवाकरकराळातपप्रपातोपतप्तवपुषः प-थिकास्तमिस्रासंतमसशैयसंपर्कात् प्रमोदन्ते; न च तापाभावमात्रसू-त्रित एव तेषां प्रमोदः, प्रतीतिबाधात्, तन्मात्रनिमित्तो हि घटोऽत्र नास्तीतिवत् तापः संप्रति नास्तीति प्रतिषेधमुख एव प्रत्ययः प्रादुः-ष्यात्; न तु संप्रति शीतलीभूतं मे शरीरमिति विधिमुखः; तथात्वे हि तमोऽभावमात्रसूत्रित एवायमाछोकप्रत्यय इत्यपि वावदृकस्य वद्तो वदनं न वक्रीभवेत् । अथान्धकारिनवन्धनत्वे शैलास्पर्शप्रलयस्य नि-विडतरघटितकपाटसंपुटे गवलकुवलयकलकण्ठीकण्ठकाण्डकृष्णान्ध-कारैकार्णवीभूते कारागारे क्षिप्तस्य पुंसः सुतरां तत्त्रस्ययो भवेत्, इति चेत्। तापाभावनिमित्ततायामि सुतरां स किं तत्र न स्थात्?, त-त्रात्यन्तं तापाभावसंभवात्। तस्माद् मन्दमन्दसमीरछहरिपरिचय एव जलस्पर्शस्त्रेव तत्स्पर्शस्त्राऽप्यभिव्यक्तौ हेतुः, न चासौ तत्रास्तीति न तत्र तत्प्रतीतिः प्रादुर्भवति । अनुमानतोऽपि तत्र स्पर्शप्रतीतिः, तथा-हि- तमः स्पर्शवद्, रूपवत्त्वात्, पृथ्वीवत् । न च रूपवत्त्वमसिद्धम्, अन्धकारः कृष्णोऽयमिति कृष्णाकारप्रतिभासात् । ननु यदि तिमिरं इयामरूपपरिकछितकछेवरं स्थात् तदावदयं स्वप्रतिभासे आछोकमपे-क्षेत, कुवलयकोकिलतमालादिकुष्णवस्त्नामालोकापेक्षवीक्षणत्वादिति चेत्। तद् नाऽकळङ्कम् , उछ्कादीनामाळोकमन्तरेणापि तत्प्रतिभासात्। अथासादादिप्रतिभासमपेक्ष्यैतदुच्यते । तद्पि न पेशलम् , यतो यद्यपि कुवलयादिकमालोकमन्तरेणालोकियतुं न शक्यंतेऽस्मदादिभिः, तथापि तिमिरमाछोकयिष्यते, विचित्रत्वाद् भावानाम्, इतरथा पीतावदाता-द्योऽपि तपनीयमुक्ताफलप्रमुखा नालोकनिरपेक्षवीक्षणा इति प्रदीप-चन्द्रादयोऽपि प्रकाशान्तरमपेक्षेरन् । इति सिद्धं तमो रूपवत् । तथा तमो रूपवत्, कार्ण्यवत्त्वेन प्रतीयमानत्वात्, कुवलयवत्,इत्यतोऽपितत्र रूपवस्वसिद्धिः, न खत्वरूपं कुम्मामावादि कृष्णाद्याकारेण कदाचित

प्रतीयमानमाळोकितम्, इति रूपवन्वसिद्धौ च सिद्धं स्पर्शवन्वम्। तथा च तामसपरमाणूनां कार्यद्रव्यारम्भप्रतिषेधोपन्यस्तमस्पर्शवन्त्वं स्वरूपासिद्धम्, परस्य तामसपरमाणूनामप्रसिद्धेराश्रयासिद्धं चेति स्थितम्॥

द्रव्यगुणकर्मातिरिक्तकार्यत्वमि न हेतु:, द्रव्यातिरिक्तकार्य-त्वस्य तस्मिन्नसिद्धत्वेनैकदेशासिद्धतापत्तेः । तत्प्रसिद्धिद्धि तस्याभा-वरूपतया, अन्यतो वा कुतोऽप्यभिधीयते १। नाद्यः पश्चः, परस्परा-श्रयप्रसङ्गात्— अभावरूपतासिद्धौ हि तस्य द्रव्यातिरिक्तकार्यत्वासि-द्धिः, ततोऽपि सेति । अन्यहेतुतस्तत्सिद्धौ तु स एवास्तु, किमनेन सि-द्धोपस्थायिना कृतकभक्तिभृद्येनेव कर्तव्यम् १।।

आलोकिवरोधित्वमि न साधीयः, न हि यो यद्विरोधी स तद्भावस्त्रभाव एव, वारिवैश्वानरयोः परस्पराभावमात्रतापत्तेः । अथ सहानवस्त्रानलक्ष्मणो विरोधित्तिमिरस्राऽभावस्त्रभावतासिद्धौ साधनत्वेनाभिष्ठेतः, न वध्यधातकभावः, स च भावाभावयोरेव संभवी, न पुनर्द्वयोरिप भावयोः, तिद्दालोकानवकाशे सत्येव समुज्ज्ञमभमाणस्यान्धकारस्याऽभावरूपतेव श्रेयसी, कुम्भाभावविति चेत् । तद्पवित्रम्, अत्रापि वध्यधातकभावस्त्रव भावात्, धनतरितिमरपूरिते पथि प्रसर्पता प्रदीपप्रभाष्ठाग्भारोण तिमिरनिकुरम्बाहम्बरविहम्बनात् ॥

भावरूपताप्रसाधकप्रमाणाभावोऽप्यसिद्धः, तत्प्रसाधकानुमानस-द्भावात्, तथाहि—भावरूपं तमः,घनतरिनकरल्हरिप्रमुखशब्दैर्व्यपदि-इयमानत्वात्, आलोकवत्। न चासिद्धिः साधनस्य, तथाहि—

"रह:संकेतस्थो घनतरतमःपुःखपिहिते वृथोन्मेषं चक्षुर्मुहुरुपदधानः पथि पथि । खटत्कारादृल्पादपि निभृतसंप्राप्तरमणी-भ्रमद्भाम्यद्वाहुर्दमद्भिकयोत्ताम्यति युवा ॥ १ ॥ पर्यस्तो दिवसस्तटीमयमटसस्ताचलस्यांग्रुमान् संप्रसङ्कुरिताऽन्धकारनिकरैर्लम्बाऽलका सौरभूत् । पह्मन्तिंवश वेश्मनः प्रियसिख ! द्वारस्थळीतोरण-स्तम्भाळिन्वतवाहुविछि! रुदती किं त्वं पथः पश्यिस ! ॥२॥ तिमिरळहरीगुर्वीसुर्वी करोतु विकस्तरां हरतु नितरां निद्रासुद्रां क्षणाद् गुणिनां गणात्। तदिप तरणे! तेजःपुःखः भियो न ममैष ते

दाप तरण : तजःधुक्तः ।श्रया न ममष त - किमपि तिरयन् ज्योतिश्चकं स्वजातिविराजितम् " ॥३॥

औपचारिक एवायं तत्र तद्वयपदेश इति चेत्। नैवम्, एतदभा-वरूपताप्रसिद्धिं विना धनतरादिन्यपदेशस्य भावरूपमुख्यार्थवाधावि-रहेण तस्यौपचारिकत्वाऽयोगात्; तथात्वेऽपि वा तस्य तमसो भाव-रूपतैव प्रसिध्यति, न खलु कुम्भाद्यभावस्तथाप्रकारोपचारगोचरचा-रितामास्तिः नुते, तत्र सादृश्याद्युपचारकारणाभावात् । तथा नाभाव-रूपं तमः, प्रागभावाद्यस्वभावत्वाद्, व्योमवत्। न चायमपि हेतुर-सिद्धः, तथाहि-आलोकस्य प्रागभावः, प्रध्वंसाभावः, इतरेतराभावः, अत्यन्ताभावो वा तमो भवेत् ?। आद्ये, एकस्य, अनेकस्य वाऽयं तत् स्या-त् ?। न तावदेकस्थालोकस्य प्रागभावस्तमः, प्रदीपालोकेनेव प्रभाक-रालोकेनापि तस्य निवर्त्यमानत्वात्, यस्य हि यः प्रागभावः स तेनैव निवर्सते, यथा पटप्रागमावः पटेनैव । नाप्यनेकस्य, एकेन निवर्समा-नत्वात् , पटप्रागभाववदेव । न च वाच्यं प्रत्यालोकं खखिनवर्तनीयस्य तमसो भेदात् प्रदीपादिना निवर्तितेऽपि तमोविशेषे पूषादिनिवर्तनीयं तमोऽन्तरं तदा तदभावाद् न निवर्तते, इस्रेकेन निवर्समानत्वादिति हेतुर सिद्ध इति, प्रदीपादिनिवर्तिततमसि प्रदेशे दिनकरादिनिवर्तनीयस्यतमो-Sन्तरस्योपलन्धिलक्षणप्राप्तस्याऽनुपलन्धेः, संप्रतिपन्नवत्। यदि चेदं प्राग-भावस्वभावं स्थात् ,तदा प्रदीपप्रभाप्रबन्धप्रध्वंसेऽस्थोत्पत्तिर्न स्थात् ,अना-दित्वात् प्रागभावस्य। नाप्यालोकस्य प्रध्वंसाभावस्तमः,निवर्त्यमानत्वात्, तस्यैव प्रागभाववत् । नापीतरेतराभावः, तस्य प्रसृतेऽपि प्रचण्डे मार्त-ण्डीये तेजिस सद्भावेन तमिस्रायामिव वासरेऽपि तमःप्रतीतिप्रसङ्गात्। नाष्याह्योकस्याऽत्यन्ताभावस्तमः, तस्य स्वकारणकृष्ठापोपनिपातकाहे स- सुत्पद्यमानत्वात् । इति पक्षाऽष्टकेनाऽप्यघटमानत्वाद् नानुमानिक्यपि तमसोऽभावरूपतास्वीकृतिः।। एतत् सकलमिप प्रायेण च्छायायामिप समानिमिति यथासंभवं योज्यम् । विशेषतश्चैतद्द्रव्यताप्रसिद्धिः परि-पाटिप्राप्तस्याद्वादरत्नाकराद्वधारणीया । यस्पुनरवाचि—तमसि सञ्च-रतः पुंसः प्रतिवन्धः स्थादिलादि, तद्विल्यालोकेऽपि समानिमिति स एव प्रतिविधास्ति, इति किमतिप्रयन्नेन तत्रास्माकम् १ । इति सिद्धे तमश्लोये द्रच्ये ॥ २१ ॥

मनःपर्यायं प्ररूपयन्ति-

संयमविशुद्धिनिबन्धनाद् विशिष्टावरणविच्छेदाजातं मनोद्रच्यपर्यायालम्बनं मनःपर्यायज्ञानम् ॥२२॥

विशिष्टचारित्रवशेन योऽसौ मनःपर्यायज्ञानावरणक्षयोपशमस्त-स्मादुद्वं मानुषक्षेत्रवर्तिसङ्गिजीवगृहीतमनोद्रव्यपर्यायसाक्षात्कारि यज्ज्ञानं तन्मनःपर्यायज्ञानमित्यर्थः ॥ २२ ॥

सकलप्रत्यक्षं लक्ष्यन्ति-

सकलं तु सामग्रीविशेषतः समुद्भूतसमस्तावरणक्षयापेक्षं निखिलद्रव्यपर्यायसाक्षात्कारिखरूपं केवलज्ञानम्॥२३॥

सामग्री सम्यग्दर्शनादिलक्षणाऽन्तरङ्गा, बहिरङ्गा तु जिनकालि-कमतुष्यभवादिलक्षणा, ततः सामग्रीविशेषात् प्रकर्षप्राप्तसामग्रीतः स-मुद्भूतो यः समस्तावरणक्षयः सकल्यातिसंघातविधातस्तद्पेश्चं सकल्य-वस्तुप्रकाशस्त्रभावं केवलज्ञानं ज्ञातन्यम्।।

यस्तु नैतदमंस्त मीमांसकः, मीमांसनीया तन्मनीया, तथाहि— बाधकभावात्, साधकाभावाद् वा सकल्प्रस्रक्षप्रतिक्षेपः ख्याप्येत्।। आद्यपक्षे प्रस्रक्षम्, अप्रस्रक्षं वा बाधकमिनद्ध्याः १। प्रस्रक्षं वेत्।पार-मार्थिकम्, सांव्यवहारिकं वा १। पारमार्थिकमि विकल्प्, सकलं वा १। विकल्प्रमप्यविष्ठक्षणम्,मनःपर्यायरूपं वा १। नैतत्पक्षद्वयमि क्षे-माय, द्वयस्याऽस्य क्रमेण रूपिद्वव्यमनोवर्गणागोचरत्वेन तद्वाधनविधा- वधीरत्वात्। सकलं चेत्, अहो! शुचिविचारचातुरी, यत्केवलमेव केव-लप्रत्यक्षस्याऽस्याऽभावं विभावयतीति वक्षि, वन्ध्याऽपिप्रसूयतामिदानीं स्तनन्थयान् , वान्ध्येयोऽाप च विधत्तामुत्तंसान् । सांव्यवहारिकमप्यनि-न्द्रियोद्भवम्, इन्द्रियोद्भवं वा ?। न तावत् प्रथमम्, अस्य प्रातिभाति-रिक्तस्य स्वात्माविष्वग्भूतसुखादिमात्रगोचरत्वात् । प्रातिभं तु तद्वाधकं नानुभूयत एव । ऐन्द्रियं तु स्वकीयम्, परकीयं वा १। स्वकीयमपीदा-नीमत्र तद् बाधत, सर्वत्र सर्वदा वा ?। प्राचि पक्षे, पिष्टं पिनष्टि भवान्, तथा तद्भावस्याऽस्माभिरप्यभीष्टेः । द्वितीये तु, सर्वदे-शकालानाकलप्येदं तदभावमुद्भावयेत्, इतरथा वा १। आकलस्य चेत्, आकालं नन्दताद् भवान्, भैवलेव सकलकालकलापाशे-षदेशविशेषवेदिनि वेदनस्य तादृशः प्रसिद्धेः । अनाकलच्य चेत्, कथं सकलदेशकालाऽनाकलने सर्वत्र सर्वदा वेदनं ताद्य नास्तीति प्रती-तिरुष्ठसेत् १। परकीयमपीदानीमत्र तद्भावं वाधेत, सर्वत्र सर्वदा वेखा-दिविकल्पजाळजजेरीभूतं न तद्वाधनधुरां धारयितुं धीरतां दधा-ति। कथं वा परगृहरहस्थाभिज्ञो भवानेवमभूत् ? । तादक्षप्रस्रक्ष-प्रतिक्षेपद्क्षं प्रत्यक्षं प्रावर्तिष्ट ममेति तेन कथनाचेत् । यदि कथिते प्रस्यः, तर्हि तादक्षाध्यक्षप्रतिश्चेपि प्रस्थं नास्स्येन, इत्युत्तिम्भतहस्ता नयं व्याकुर्मह इति किं न तथाऽनुमन्यसे ? । अथ न यौष्माकीणः प्रमा-णप्रवीणः समुद्धापः। परकीयः कथमिति वाच्यम् ?, न खल्वयं स्वप्र-त्यक्षं त्वत्प्रत्यक्षं कर्तुं शकोति, वचसा तु यथाऽसौ कथयति, तथा वय-मपि। अथ तदुपद्शितेऽर्थे संवादात् तद्वचः प्रमाणम्। नन्वेवं प्रत्यक्षम्, अप्रसक्षं वा संवादकं स्यात् ? इसादिपूर्वोक्तावर्तनेनाऽनवस्थाविह्नर-इसन्ती कथं कर्तनीया ?। किञ्च, संविदामिन्द्रियागोचरत्वादैन्द्रि-यमध्यक्षं सकलप्रलक्षस्य विधौ प्रतिषेधे वा मूकमेव वराकम् । न च त्वन्मतेनांभावः प्रत्यक्षेण प्रेक्ष्यते, तथात्वे हि किमिदानीमपहृतसर्व-स्वेन तपस्विनाऽभावप्रमाणेन कर्तव्यम् ? । तन्न प्रत्यक्षं तद्वाधविधान-

संविधानोद्धरम् । अप्रत्यक्षमपि प्रत्यक्षामावमात्रम्, अपरप्रमाण-रूपं वा प्रणिगद्येत ? । आद्यं चेत्, तर्हि निद्राणदशायामम्भस्तम्भ-कुम्भाभोरुहाम्भोधरादिगोचरप्रत्यक्षाभावात् तेषामभावो भवेत् । द्वि-तीयं चेत्, भावस्वभावम्, अभावस्वभावं वा ?। भावस्वभावमप्य-नुमानं, शाब्दम्, अर्थापितः, उपमानं वा ?। अनुमानं चेत्, कस्तत्र धर्मी ?-सकलप्रत्यक्षम्, पुरुषो वा कश्चित् ?। सकलप्रत्यक्षं चेत्, तत्रो-पादीयमानः समस्तो हेतुराश्रयासिद्धतामाश्रयेत्, भवतस्तस्याऽप्रसिद्धेः। पुरुषोऽपि सर्वज्ञः, तद्न्यो वा धर्मी वर्ण्यत ?। सर्वज्ञश्चेत् , किं सर्वज्ञ-त्वेन निर्णीतः, पराभ्युपगतो वा ?। निर्णीतश्चेत्, कथं तत्र तादृक्षप्र-त्यक्षप्रतिक्षेपः प्रेक्षाकारिणः कर्तुमुचितः ?, तन्निर्णायकप्रमाणेनैव तद्वा-धनात् । अथ सर्वज्ञत्वेन परैरभ्युपगतः पुमान् वर्धमानादिर्धर्मी, तर्हि किं तत्र साध्यम्-नास्तित्वम्,असर्ववित्त्वं वा ?। न तावद् नास्तित्वम्, त्तथाविधपुरुषमात्रसत्तायामुभयोरविवादात्, तथाव्यवहारपारमार्थि-कापारमार्थिकत्व एव विप्रतिपत्तेः । असर्विवत्त्वं चेत्, कस्तत्र हेतुः-उपलिधः, अनुपलिधर्वा ? । उपलिध्यक्षेत्, अविरुद्धोपलिधः, विरुद्धोपल्रव्धिर्वा ?। अविरुद्धोपल्रव्धिस्तावद् व्यभिचारिणी, नित्य-त्विनषेधाभिधीयमानप्रमेयत्ववत् । विरुद्धोपलव्धिस्तु किं साक्षाद् विरुद्धोपल्डियः, विरुद्धन्याप्तोपल्डियः, विरुद्धकार्योपल्डियः, विरु-द्धकारणोपल्रब्धिः, विरुद्धसहचराद्युपल्राब्धर्वा स्यात् ? । नाद्या, सर्व-**अ**त्वेन साक्षाद् विरुद्धस्य किश्विज्ज्ञत्वस्य तत्र प्रसाधकप्रमाणाभा-वात् । नामेतनविकल्पचतुष्टयमपि घटामटाट्यते, प्रतिषेध्यस्य हि सर्ववित्त्वस्य विरुद्धं किञ्चिज्ज्ञत्वम्, तस्य च व्याप्यं कतिपयार्थसाक्षा-त्कारित्वम्, कार्ये कतिपयार्थप्रज्ञापकत्वम्, कारणमावरणक्षयोपशमः, सहचरादि रागद्वेषादिकम्; न च विवादापेदाने पुंसि तेषामन्यतम-स्यापि प्रसाधकं किञ्चित् प्रमाणं तवाऽस्ति, यतस्तदुपलब्धीनां सिद्धिः स्यात् । वक्तुत्वरूपाविरुद्धकार्योपलिव्धरस्येव तिन्नवेधे साधनं साधिष्ठ-मिति चेत्। नतु कीरग् वक्तृत्वमत्र विवक्षाञ्चके, यत्सर्ववित्त्ववि-

रुद्धस्य कार्ये स्यात्?-प्रमाणविरुद्धार्थवक्तृत्वम्, तद्विरुद्धार्थवक्तृत्वम्, वक्तुत्वमात्रं वा । आद्यभिदायाम्, असिद्धं साधनम्, वर्धमानादौ भगवति तथाभूतार्थवक्तृत्वाभावात् । द्वितीयभिदि तु, नेयं विरुद्ध-कार्योपलिब्धः, किन्तु कार्योपलिब्धरेव तद्विधिसाधनी, धूमध्वजसिद्धि-निबन्धनोपन्यस्तधूमोपल्राञ्चवत्, तथा च विरुद्धो हेतुः । तृतीयभेदे त्वनेकान्तः, वक्तृत्वमात्रे सर्वविक्वकार्यत्वस्याविरोधात्। अनुपर्लब्ध-रपि विरुद्धानुपल्रव्धिः, अविरुद्धानुपल्रव्धिर्वा ?। विरुद्धानुपल्रव्धिस्ता-वद विधिसिद्धावेव साधीयस्तां द्धाति, अनेकान्तात्मकं वस्तु, एकान्त-स्वरूपानुपछन्थेः, इत्यादिवत् । अविरुद्धानुपछन्धिरपि स्वभावानुपछन्धिः, व्यापकानुपलविधः, कार्यानुपलविधः, कारणानुपलविधः, सहचराद्यनु-पल्रन्थिर्वार्राभधीयेत ? । स्वभावानुपल्रन्थिरमि सामान्येन, उपलन्धि-लक्षणप्राप्तत्विविशेषणा वा व्याक्रियेत ?। पौरस्या तावत्, निशाचरा-दिना व्यभिचारिणी । द्वितीया पुनरसिद्धा, सर्ववित्त्वस्य स्वभाव-विप्रकृष्टत्वात्। व्यापकानुपलव्धिप्रमृतयोऽपि विकल्पा अल्पीयांसः. यतः सर्ववित्त्वस्य व्यापकं सकलार्थसाक्षात्कारित्वम्, कार्यमतीन्द्रि-यवस्तुपदेशः, कारणमखिलावरणविलयः, सहचरादि क्षायिकचारि-त्रादिकम्; न च तत्र तदनुपलन्धीनां सिद्धौ साधनं कि चित् तेऽस्ति, इत्यसिद्धा एवाऽमू: । अथ सर्वज्ञादन्यः कश्चिद् धर्मी, तींह तस्याऽसर्व-वित्त्वे साध्ये सिद्धसाध्यता । तद् नानुमानं तद्वाधकम् ॥ नापि शा-ब्द्म्, यतस्तद्गौरुषेयम्, पौरुषेयं वा स्यात् ?। न तावद्गौरुषेयम् अपौरुषेयत्वस्य वचस्सु संभवाभावात्। पौरुषेयमपि केवलालोकाक-लितपुरुषप्रणीतम्, तदितरपुरुषप्रणीतं वा ? । आद्यं कथं वाधकम् ?. विरोधात् । द्वितीये त्वसौ पुरुषः केवलालोकविकलाः सकलाः पुरुषप-र्षदः प्रेक्षते, नवा ?। प्राच्यपक्षे, कथं तत्प्रतिषेधः ?, तस्येव तदाकछि-तत्वात् । द्वितीयेऽपि कथन्तरां, तत्प्रणीतशब्दस्य पांशुळपादकोपादिष्ट-शब्दस्येव प्रमाणत्वासंभवात् ॥ नाष्यर्थापत्तिस्तद्वाधिका, तद्भावमन्त-रेणानुपपद्यमानस्य प्रमाण्षद्कनिष्टङ्कितस्यार्थस्य कस्यचिद्सत्त्वात् ।

नाष्युपमानम्, तस्य सादृश्यमात्रगोचरत्वात्। तत्र भावरूपं प्रमाणं तद्वाधवद्धकश्चम् ॥ नाष्यभावरूपम्, तस्य सत्तापरामाश्विप्रमाणपञ्चकान्त्रवृत्ते सत्यां भावात्, न चासो समस्ति, विवादाम्पर्वे वस्याच्या प्रत्यक्षम्, प्रमेयत्वात्, पटवत्, इति तद्भाह्कानुमानस्य विवादाम्पर्वे वस्याच्या प्रत्यक्षम्, प्रमेयत्वात्, पटवत्, इति तद्भाह्कानुमानस्य विवादाम्पर्वे तत्त्र वाधकभावात् सक्वप्रत्यक्षाऽभावः । नापि साधकाभावात्, अनुमानस्यैव तत्साधकस्यदानीमेव निवेदनात्। इति सिद्धं करतव्यव्यवित्तान् स्तुव्यस्थूव्यक्ताफव्ययमानाकव्यतस्ववस्त्वत्वस्तारं केवव्यनामधेयं संवेदनम् । इति सिद्धमेवं केवव्यज्ञानम् ॥ २३ ॥

किन्तु कतरं पूरुषमेतदास्पदीकरोतीत्यत्राहुः-

## तद्वानईन् निर्दोषत्वात्॥ २४॥

त्तकेवलं नित्यमस्यास्तीति नित्ययोगे मतुप्, निष्कान्तो दोषेभ्यो रागद्वेषाऽज्ञानलक्षणेभ्यो निर्दोषस्तद्भावस्तत्त्वं तस्मान् । प्रयोगः-अईन् सर्वज्ञः, निर्दोषत्वात्, यस्तु नैवं स नैवं यथा रथ्यापुरुषः, तथा चा-ईन्, तस्मान् सर्वज्ञ इति ॥ २४ ॥

निर्दोषत्वमस्य प्रसाधयन्ति-

## निर्दोषोऽसौ प्रमाणाऽविरोधिवाक्त्वात् ॥ २५ ॥

प्रयोगः --अर्हन् निर्दोषः, प्रमाणाविरोधिवाक्त्वात्, यस्तु न नि-दोषः स न तथा यथा रथ्यापुरुषः, प्रमाणाविरोधिवाक् चार्हन्, ततो निर्दोष इति ॥ २५ ॥

प्रमाणाविरोधिवाक्त्वमेवाऽईतः प्रसाधयन्ति—

तदिष्टस्य प्रमाणेनाऽबाध्यमानत्वात् तदाचस्ते-

#### नाविरोधसिद्धिः ॥ २६॥

तस्याऽहेत इष्टस्य प्रांत गयतया संमतस्याऽनेकान्ततत्त्वस्य, तद्वा-च इस्रहेद्वाचः । अहेन् सर्वत्र प्रमाणाविरोधिवाक्, तत्र प्रमाणावाध्य-मानाभिमततत्त्वत्वात्, यस्याऽभिमतं तत्त्वं यत्र प्रमाणेन न वाध्यते, सत्तत्र प्रमाणाविरोधिवाग्, यथा रोगादौ भिषम्बरः, न वाध्यते च प्रमाणेनाऽईतोऽभिमतमनेकान्तादितत्त्वम्, तस्मात् तत्राऽसौ प्रमाणा-विरोधिवाक्, इति सिद्धमईन्नेव सर्वेज्ञ इति ॥

त्रिभुवनभवनान्तर्वर्तमानाऽन्तरितानन्तरितपदार्थप्रथा त्वत्तीर्थनाथवृत्तिर्न भवति, यतो भूभूघरप्रभृतिपदार्थप्रवन्धविधान-द्वारा प्रमथपतेरेवेयमुपपद्यते, यदेतदनुमानमत्र प्ररूप्यते न्यायतात्प-र्यावबोधप्रधानमनोवृत्तिविद्वद्गृन्देन-विवादपदभूतं भूभूभरादि, बुद्धि-मद्विधेयम्, यतो निमित्ताधीनात्मलामम्, यद् निमित्ताधीनात्मलाभं तद् बुद्धिमद्विषेयम्, यथा मन्दिरम्, तथा पुनरेतत्, तेन तथा । न तावद् निमित्ताधीनात्मलाभत्वं वादिनः, प्रतिवादिनो वाऽप्रतीतम्, यतो भूभूघराद्रशस्मीयात्मीयनिमित्तत्रातनिर्वर्तनीयता भुवनभाविभव-भृत्यतीतैव । नाऽपि दोलायमानवेदननिमित्तम्, मतिमन्निर्वर्तनीये-तराम्बरादिपदार्थतोऽत्यन्तन्यावृत्तत्वेन । नापि विरुद्धतावरोधदुर्घरम् , अम्बरादितोऽत्यन्तव्यावृत्तत्वेनैव । नाऽपि तुरीयव्याप्याभताप्रति-बद्धम् , इन्द्रियवेदनेन, अनुमाननाम्ना, राद्धान्ताऽभिधानेन वा माने-नाऽवाधिताऽभित्रेतधर्मधर्म्यनन्तरप्रतिपादितत्वेन । नापि प्रत्यनुमा-नापमानतानिबन्धनम् , एतत्परिपन्थिधर्मोपपादनप्रस्रलातुमानाभावेन। नतु भवतीदं तावदनुमानं परिपन्थिधमोपपादनप्रत्यलम्, यथा-भूताऽधिभू:, भूभूवरादिविधाता न भवति, वपुर्वन्ध्यत्वेन, निर्वृता-त्मवत् । तदनवदातम्, यतोऽत्र त्रिनेत्ररूपो धर्मी धीधनेन प्रति-पन्नः, अप्रतिपन्नो वा प्ररूपितः ? । न तावद्प्रतिपन्नः, यदेवमा-धारद्वाराऽप्रतीतत्वोपद्रवो वपुर्वन्ध्यताव्याप्योपीनपातीभवन् न नि-रोद्धं तीर्यते । यदि पुनः प्रतिपन्नोऽयं धर्मी, तदा येन मानेन प्रतिपत्तिर्मन्मथप्रत्यर्थिनोऽभिचीयते, तेन तत्त्वादिविधानव्युत्पन्नमते-रेवेयमिति तत्रोपादीयमाना वपुर्वन्ध्यता वाधितवस्मैव, इति न नाम प्रवर्तितुं पर्याप्नोति । तदेवं निमित्ताधीनात्मछाभनाव्याप्यमस्यन्तपृत-रूपं पर्वतादेधींमद्धेतुताप्रतिपादनाऽवदातमेवेति ॥

तत्राभिधीयते-यदिदं तावद् निमित्ताधीनात्मलाभत्वं व्याप्यमा-

लिपतं तद् द्रव्यद्वारा, पर्यायद्वारा वा ? इति भेदोभयी । यद्या-द्यः पन्थाः प्रथ्यते, तदानीमप्रतीतिर्नामन्याप्योपतापः, यतो द्रव्यक्-पत्या पृथ्वीपर्वतादेनिस्तवमेव प्रतिवादिनाऽभ्युपेयते । नतु भूभूध-राद्यमुत्पादवत्, अवयवित्वेन, यदेवं तदेवं यथेन्दीवरम्, अवयविरूपं पुनारित्म्, तदुत्पाद्वदेव, इसनुमानेन तन्निसता निर्मूछोनमूछितैवेति। नैतद्धीमद्वृत्तिविधानप्रधानम्, यतो भूभूधरादेरवयवित्वमवयवार-भ्यत्वेन, यद्वाऽत्रयवत्रातवर्तमानतया मन्यते ?। न प्रथमविधा विबु-घाऽवधानधाम, यतो न नामैतत्पृथ्वीपृथ्वीधरप्रभृतिद्रव्यमभूतपूर्वम-वयववृन्देन निर्वेर्तितमिति प्रतिवादिनः प्रतीतिर्विद्यते । यदि पुनरव-यवपृत्तिभेदोऽभिधीयते, तदानीमवयवत्वेन दोलायमानताऽत्र, यतो 'अवयवोऽयमवयवोऽयम्' इतीत्थं बुद्धिवेद्यमवयवत्वमवयवितानवृत्ति भवति, न पुनरुत्पादपराधीनम् , निस्रत्वेन । ननु नार्थोऽनेन दुर्भेदप्रबन न्धप्रतिपाद्नेन, प्रतीतोऽयमवयवी तावद्वादिविततेरविवादेन पद्मप-त्रपात्रदात्रादिरिति न नाम न प्रतीतः, अपि त्वात्माऽपि तथा नियमेन प्रतीतो वर्तते, न पुनरुत्पादवानित्यतुमेयतत्तुल्यतद्विरुद्धवृत्तितोपद्रवः। यदि तु पर्यायद्वारा निमित्ताधीनात्मलाभत्वं भूभूधरादेरभिधीयते, तदा नरामरादिपर्यायद्वारोत्पद्यमानात्मनोऽपि बुद्धिमदुत्पाद्यत्वमा-पद्यते । ननु नरामराग्रुत्पाद्नप्रखलधर्माधर्मीत्पाद्यानुभवायतनभूता तथाविधा तनुरेवोत्पद्यते, न पुनरात्मा छवमात्रतोऽपि, अनादिनिधन-त्वेन । यदि पुनरात्माऽप्युत्पत्तिविपत्तिधर्मा भवति, तदानीं भूतमात्र-तत्त्ववादिमतापत्तिः, आत्मनः पूर्वोत्तरभवानुयायिनोऽभेदिनोऽनभ्युपेत-त्वेनेति। तद् न वन्धुरम्, यतो यद्यात्मनोऽभिन्नरूपतैवाऽऽवेद्यते, तदा-Sन्यतरनरामरादिभववरर्येवाऽयमपरिमेयात्मीयानुभवनीयतत्तद्भवपर्या-यप्रवन्धानुभवनेन द्वितीयादिभवानुभववान् न भवितुमुपपद्यते, वेद्यते त्वनेनेयं भवपर्यायपरम्पराः; इति तद्रूपतयाऽयमुत्पत्तिमानिति नियम्य-ते । नाष्येवं भूतमात्रतत्त्ववादितापात्तः, आत्मनो द्रव्यरूपतया नित्य-ताभ्युपायेन पूर्वोत्तरभवप्रतीवितः । तन्मवेन तु न नाम द्रव्यतया निसं वेदनं वर्तते, यतो भूतधर्मतयाऽनेन प्रतिपादितमेतत्, तथैत-दनुमानधर्मीन्द्रियोद्भूतवाधनाऽर्धतो बाध्यते, रूपं ध्वनिरिप नयनो-त्थप्रथाप्रत्येयमित्यादिवत्, यतोऽत्र दोलायमानविधानतत्परनरच्या-पारः पृथ्वीपृथ्वीधराभ्रतरुपुरन्दरधनुरादिभीवत्रातो धर्मी प्ररूपितः, तत्र त्वभ्रतक्विशुदादेरिदानीमप्युत्पद्यमानतया वेद्यमानतनोर्विधाता नोपलभ्यते । नतु भवत्येव बाधेयं यद्येतद्विधानावधानप्रधानः पुमा-निन्द्रियप्रभवप्रभावालम्बनीभूतोऽभ्युपेतो भवति, यावताऽतीन्द्रियोऽय-म्, इति नायमुपद्रवः प्रभवति । तदन्भिधानीयम्, यतो व्याप्तिप्र-, तिपादनप्रत्यलं मानमत्रेन्द्रियद्वारोद्धतं वेदनं तवाभिमतम्, धूमानुमा-नवत्, धूमानुमीनेनापि न पारावारोद्भवौदर्थतनूनपात्तदितरतनूनपात्त-ल्यत्वेन व्याप्तिः प्रतीता, इतीन्द्रियोद्भववेदनवेद्यभावालम्बनेनैवाऽने-नाऽनुमानेन भवितन्यम्, अन्यथा तु तेन न्याप्तिप्रतीतिर्दुरुपपादैव, ततोऽपि तत्र व्याप्यनालम्बनीभूतेन तेन बुद्धिमन्निमित्तेनाऽनुमेयता-5पि नाद्रियते । तथात्वेन प्रतिपादितं त्वेतदत्रेन्द्रियबोधावबोध्यतया नियमेनाभ्युपेतव्यम् । यदि तु तथाभ्युपेयते, तदा नैतद् निमित्तं तरुविद्युद्दिरुपळभ्यते, ततोऽनेन वेदनेनाऽत्र बाधो भवसेव । ननु धूमानुमानप्रसाय्यतनूनपातोऽप्येवमनेन वेदनेन बाधो भवति, यतो न तत्राऽपि विधीयमानानुमानेन प्रमात्रा तन्तपादिन्द्रियवेदनेन वेद्यते । तद्मनोरमम्, यतोऽत्रानुमातुर्व्यविधिवद्यते, व्यवधि-मान् पुनः पदार्थो नेन्द्रियालम्बनीभवति, इति तद्नालम्बनीभूतः पर्व-ततनूनपाद् न तेन बाधितुं पार्यते । यदा पुनः प्रमाता तत्र प्रवृत्तो भवति, तदानीमन्यवधानवानयं तनूनपात् तेनोपलभ्यते । तक्विद्यु-इताञ्रादिबुद्धिमित्रिमित्तं तु तत्र प्रवर्तमानेनाऽपि नितरामवधानवता-**ऽपि नोप**लभ्यते । ततो भवति तत्रेन्द्रियोद्भवबोधवाधीते । ततोऽपि तथाविधधर्म्यनन्तरनिमित्ताधीनात्मलाभत्वरूपव्याप्यप्रतिपादनेन त्व-न्मतेन तुरीयव्याप्याभत्वोपनिपातः, मन्मतेन त्वन्तर्व्याप्रेरभावेनानि-

<sup>्</sup>र १ धूमानुमितेरपि इखपि पाठः ।

यतप्रतिपत्तिनिमत्तताऽत्र व्याप्यपराभृतिः। तथेदं निमित्ताधीनात्म-लाभत्वं यदि तन्मात्रमेव व्याप्यत्वेन प्रतिपाद्यते, तदा नाभिप्रेतपदार्थ-प्रतीतिनिर्वतेनपर्याप्तमनुपछन्धपूर्वोत्पत्तिन्यापारेन्द्रमुप्नी मर्खपूर्वत्वप्रती-त्यर्थोपात्तमृन्मयत्ववत्। न नाम निपेन्द्रमूर्श्नो मृन्मयत्वमपि भिद्यते। ननु यद्यपि मृत्मयत्वं तुरुयभेवोभयत्रापि, तथापि नेन्द्रमूर्घाऽन्यो मानवपूर्व-त्वेन प्रतीतो विद्यते, ततो विवादपदापन्नोऽप्ययं तत्त्तस्यत्वेन न मर्त्यनि-र्वर्सो भवति । तद् नावदातम्, यतोऽत्रापि न भूभूषरभुवनादिप्रायः पदार्थोऽन्यो बुद्धिमन्निमित्तोपेतः परिभावितो वर्तते। ततो विवादपद्धति-प्रतिबद्धोऽप्ययं न तथा भिवतुं लभते । ननु निपादिर्विद्यते बुद्धिम-न्निमित्तोपेतः परिभावितः, अतो विवादापन्नोऽपि तथाऽनुमातुमनु-रूपः । तद्वद्यम्, यतोऽन्यत्रापि निपादिरेव मानवनिर्वत्रो विभा-वितो विद्यते, ततः पुरन्दरमुर्प्नाऽपि तिमर्वर्द्धेन नितरां भवितन्यम् । ननु नरनिर्मितनिपादितः पुरन्दरमृप्त्री वैरूप्यमुपलभ्यते, ततो न तत्र मर्त्यनिर्वर्ततानुमानमुपपत्रम्। यद्येवम् , तदानीमेतद् वैरूप्यं निपा-दितो भूभूघरभुवनादेरिप परिभाव्यते, यतो निपादिनाऽनुपछन्ध-बुद्धिमद्यापारात्मनाऽप्युपछब्धेन नियमतो निर्वितितोऽयं मतिमतेति बुद्धिरुत्पाद्यते, न पुनर्भुवनादिना । ततो न निमित्ताधीनात्मलाभत्व-मात्रं बुद्धिमद्धेतुत्वप्रतीतिविधानवन्धुरम् । यदा तु धरित्रीधरित्रीधर-त्रिभुवनादिविधानं न प्रतीतम्, तदानीं त्रिनयनो भुवनभवनान्त-र्भाविभावत्रातप्रद्योतनप्रबल्वेद्नप्रदीपवान्, इति निर्धनदानमनोरथ-प्रश्चेवयमिति ॥

सादिवचनद्वयेन स्मादिकवचनत्रयेण वर्णेस्तु । त्रिभिरिधकैर्दशभिरयं व्यधायि शिवसिद्धिविध्वंसः ॥१॥२६॥ (ति, ते। सि, टा, ङस् । तथदधन । पवभम । यरख्व ।) केविखनः कवछाहारवस्त्वे सर्वविस्त्वं विरुध्यत इतीष्टवतो नम्नाटान् विघटयितुमाहुः—

न च कवलाहारवत्त्वेन तस्याऽसर्वज्ञत्वम्, कवलाहा-

## रसर्वज्ञलयोरविरोधात्॥ २७॥

तथाहि-अनयोः साक्षात्, परम्परया वा विरोधमभिदधीरऋडी-काः ?। तत्र यदि साक्षात्पक्षोपक्षेपदीक्षा दक्षा विवक्षेयुः क्षपणकाः, तत् क्षूणम्, न हि सति सार्वज्ञ्ये केवळी कवळान् न प्राप्नोति, प्राप्ता-निप नाऽऽहर्तुं शकोति, शक्तोऽपिवा विमलकेवलाऽऽलोकपलायनश-द्भया नाहरतीत्यस्ति संभवः, अन्तरायकेवलावरणकर्मणोः समूलका-षङ्कषणात् । अथ परम्पराकल्पकल्पनास्वल्पतल्पगा जल्पेयुः, तद्-प्यल्पीय:, यतः किमेवं सति कवलाहारस्य व्यापकम्, कारणम्, कार्यम्, सहचरादि वा सार्वज्ञ्येन विरोधमधिवसेत् ?, अशेषमि चैतत परस्परपरिहारेण, सहानवस्थानेन वा विरुध्येत ?। प्राची-नेन चेत्, तदानीं तावकज्ञानेनाऽपि सार्क कवलाहारव्यापकादेः परस्परपरिहारस्वरूपविरोधसद्भावाद् भवतोऽपि कवलाहाराभावः स्यात्, इत्यहो ! पुरुषकारः, यत् स्वस्यैव प्रभवितासि । द्वितीयेन तु न तावद् व्यापकं व्याहन्यते, कवलाहारस्य हि व्यापकं शक्तिविशेष-वशादुदरकन्दराकोणे क्षेपः, स च सति सार्वज्ञ्ये सुतरां संभान्यते, वीर्यान्तरायकर्मनिर्मूछोन्मूछनात् , तत्र तत्क्षेपहेतोः शक्तिविशेषस्य संभवात् । कारणमि बाह्यम्, आभ्यन्तरं वा विरोधमिधरोहेत् ?। बाह्यमपि कवछनीयं वस्तु, तदुपहारहेतुपात्रादिकम्, औदारिकशरीरं वा ?। न प्रथमम्, यतो यदि सर्ववेदिसंवेदनं कवलनीयपुद्गलैविरोध-धुरां धारयेत्, तदानीमस्मदादिसंवेदनमपि तथा स्यातः, न खळु तरुणतरतरणिकिरणनिकरेणाऽन्धकारनिकुरुम्बं विरुद्धं प्रदीपालोके-नाऽपि न तथा भवति, तथा च करतल्तुलिताहारगोचरज्ञानोत्पादे-ऽसादादीनामि तदभावो भवेत्, इसहो! किमिप नूतनतत्त्वालोककौ-शलम्, यदात्मन्यपि नाहारापेक्षा, अस्मदादौ तयोविरोधाननोध एव हि तत्र तत्प्रतिपत्तावुपायः, तस्याऽस्मदादीनामगोचरत्वात्, यथाऽस्मदादौ ज्ञानतारतम्याववोधस्तस्य निःशेषविषयत्वस्य प्रतिपत्ताविति । पात्रादि-पक्षोऽपि नाऽक्षूणः, भगवतामईतां पाणिपात्रत्वात्। इतरेषामपि केविछनां स्वरूपमात्रेण तत् तद्विरोधदुर्थरं स्यात्, ममकारकारणतया वा ? । तत्रा-दिमः समनन्तरपक्षप्रहारेणैवोपक्षीणः। द्वितीयोऽपि नास्ति, निर्मोहत्वेन तेषां तत्र ममकारविरहात्। न च पात्रादिभावे भवितव्यमेवानेनेत्यवश्य-म्भावोऽस्ति, शरीरभावेऽपि तद्भावप्रसङ्गात्, इतरजनेषुभयभावेऽपि तद्दर्शनात् । औदारिकशरीरमपि न तेन विरोधमध्यूषिवत्, केवलोत्प-त्तिसमनन्तरमेव तदभावापत्तः। आभ्यन्तरमपि तत्कारणं शरीरम्, कर्म वा ?। न तावत् प्रथमं विरुध्यते, भुक्तिहेतोस्तैजसशरीरस्य सार्वज्ञेन सार्ध त्वयापि सत्त्वस्वीकारात् । कर्मापि घाति, अघाति वा ?। घाटापि मोहरूपम्, इतरद् वा ?। इतरद्पि ज्ञानदर्शनावरणे, अन्त-रायो वा ?। नाद्यः, तयोक्शीनद्शीनावरणमात्रचरितार्थत्वेन तत्कारण-स्वानपपत्तेः, । नापि द्वितीयः, अन्तरायिवलयस्यैव तत्कारणत्वात् , तस्य च साकल्येन केविलिनस्त्वयापि स्वीकारान् । मोहोऽपि बुभुक्षालक्ष्ण-स्तत्कारणम्, सामान्येन वा ?। प्रथमप्रकारे सर्वत्रापीयं तत्कारणम्, अ-स्मदादावेव वा ?। प्राच्यः प्रमाणमुद्रादरिद्रः । अथ या चेतनिक्रया सेच्छापूर्विकैव, यथा संप्रतिपन्ना, तथा च सुजिकिया, इत्यस्ति प्रमा-णम् , तथाहि-प्रथमं प्रमाता प्रमिणोति, तत इच्छति, अनन्तरं यतते, ततोऽपि करोतीति । नैवम्, सुप्तमत्तमूर्छितादिकियाभिर्व्यभिचारात्, स्ववशचेतनिक्रयेति सविशेषणहेतूपादानेऽपि केवलिगतगतिस्थितिनि-षद्यादिकियाभिर्व्यभिचारात्। द्वितीये तु सिद्धसाध्याः स्मः, केविलिन वेदनीयादिकारणिकाया भुक्तेः सिद्धत्वात् । न सामान्येनाऽपि मोह-स्तत्कारणम्, एवं हि गतिस्थितिनिषद्यादीनामपि स एव कारणं स्थात . तथा च केविछिनि मोहाभावात् तासामप्यभावो भवेदिति कुतस्तीर्थ-प्रवृत्तिः स्यात् ? । अथ गत्यादिकर्मैव तत्कारणम्, न मोहः; तर्हि वेदनीयादिकभैंव कवलाहारकारणम्, न मोह इत्यपि प्रतिपद्यताम् । अथावातिकर्म तत्कारणम्, किमाहारपर्याप्तिः, नामकर्मभेदः; वेद-नीयं वा ?। न द्वयमप्येतत् प्रत्येकं तथा युक्तम्, तथाविधाहारपर्याप्ति-नामकर्मोद्ये वेदनीयोदयप्रवलप्रज्वलदौद्यंज्वलनोपतप्यमानो हि पुन मानाहारमाहारयति; एवं च समुदितं पुनरेतद् भवति तत्कारणम्, किन्तु न सार्वज्ञ्येन विरुध्यते, सर्वज्ञे त्वयाऽपि तदुपगमात्। अथ मोहसहकृतं तत् तत्कारणम्। तदसङ्गतम्, गत्यादिकर्मणामिनाऽस्यापि मोहसाहायकरहितस्यैव तत्र तत्कारित्वाविरोधात्। अथाशुभप्रकृतय-एवैतस्य साहायकमपेक्षन्ते, नान्या गलाद्यः, अशुभप्रकृतिश्चेयम-सातवेदनीयरूपेति चेत् । तत्किमियं परिभाषा १। अस्मदादौ तथादर्शनादेवं कल्प्यत इति चेत्। ननु शुभप्रकृतयोऽप्यस्मदादौ मोहसहकृता एव स्वकार्यकारणकौशलमवलम्बमाना विलोकयाभा-किरे, ततस्ता अपि तथा स्युः, ततो नैतद्द्वयस्य मोहापेक्षस्य तत्कार-णत्वम्, किन्तु स्वतन्त्रस्य, तच केविलन्यविकलमस्येव । तन्न कारणं केविहित्वेन विरुध्यते। कार्ये तु यदि विरुद्धम्, तदा तत् तत्र मोत्पादि। अविकलकारणस्तु तत्रोत्पद्यमानः कवलाहारोऽनिवार्य एव । कि 🗃 , किं नामाहीरकार्यं सार्वेज्येन व्याहन्यते-रसनेन्द्रियोद्धवं मतिज्ञानम् , ध्यान-विन्नः, परोपकारकरणान्तरायः, विसूचिकादिव्याधिः, ईर्यापथः, पुरी-षादिजुगुप्सितं कर्म, धातूपचयादिना रिरंसा, निद्रा वा ?। नाद्यः पक्षः, तावन्मात्रेण रसनेन्द्रियज्ञानासम्भवात्, अन्यथाऽमरनिकरनि-रन्तरनिर्मुक्तकुसुमपरिमलादिसंबन्धाद् घाणेन्द्रियज्ञानमपि भवेत् । न द्वितीयः, केवळिनः शैळेशीप्रारम्भात् प्राग् ध्यानानभ्युपगमात्, तत्र च कवलाहारास्त्रीकारात्, तद्ध्यानस्य च शाश्वतत्वात्, अन्यथा गच्छ-तोऽपि कथं नैतद्विन्नः स्यात् ?। न तृतीयः, तृयीययामसुहूर्तमात्र एव भगवतां भुक्तेः, शेषमशेषकालमुपकारावसराद् । न चतुर्थः, परिज्ञाय हितमिताहाराभ्यवहारात्। न पञ्चमः, गमनादिनाऽपीर्यापथप्रस-ङ्गात् । न षष्टः, यतस्तस्मिन् क्रियमाणे तस्यैव जुगुप्सा संपद्येत, अ-न्येषां वा ?। न तावत् तस्यैव भगवतः, निर्मोहत्वेन जुगुप्साया-असम्भवात् । अथाऽन्येषाम् , तत् किं मनुजदनुजामरेन्द्रतद्रमणीसह-स्नसङ्कुलायां सभायामनशुके भगवत्यासीने सा तेषां न संजायते ?।

१ तत्कार्यामेखपि पाठान्तरम् । २ तेनेखपि पाठान्तरम् ।

अथ भगवतः सातिशयत्वाद् न तन्नाग्न्यं तेषां तद्धेतुः, तार्हं तत एक तन्नीद्दारस्य मांसचक्षुपामदृदयत्वाद् न दोषः । सामान्यकेविक्षिस्तु विविक्तदेशे तत्करणाद् दोषाभावः । नापि सप्तमाष्टमौ, रिरंसानिद्र-थोमौंहनीयकार्यत्वात् , भगवति तु तद्भावात् । तन्न कार्यमपि तस्य तेन विरुध्यते । नापि सहचरादि, यतस्तत्सहचरं छद्यास्थत्वम्, अन्यद् वा निगदेत् ?। न तावद्ाद्यम्, जभयवाद्यविवादास्पद्त्वेनासिद्धः, अस्मदादौ तथादर्शनात्, तत्साहचर्यनियमोपगमे गमनादेरपि तत् सहचरं स्थात् । अन्यत्तु करवकत्रचालनादि भवति तत्सहचरम्, न तु केविल्वेन विरुद्धम् । एवमुत्तरचरादिकमपि न केविल्वेन विरुद्धम् । एवमुत्तरचरादिकमपि न केविल्वेन विरुद्धम् । इति स्थितं कवलाद्दारसर्वज्ञत्वयोरिवरोधादिति हेतुः सिद्धिवधूसंबन्धवन्द्युर इति ॥ २०॥

इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचि-तायां रत्नाकरावतारिकाख्यलघुटीकायां प्रत्यक्षस्व-रूपनिर्णयो नाम द्वितीयः परिच्छेदः ॥



# <sub>अईम्</sub> ऋथ तृतीयः परिच्छेदः ।

प्रसक्षानन्तरं परोक्षं रुक्षयन्ति— अस्पष्टं परोक्षम् ॥१॥

ः प्राक्स्त्रितस्पष्टत्वाभावभ्राजिष्णु यत् प्रमाणं तत् परोक्षं **ढक्षवित-**व्यम् ॥ १ ॥

अथैतत् प्रकारतः प्रकटयन्ति-

सारणप्रत्यभिज्ञानतकीनुमानागमभेदतस्तत् पञ्च-

### प्रकारम् ॥ २ ॥

स्पष्टम् ॥ २ ॥ अथेतेषु तावत् स्मरणं कारणगोचरस्रहपैः प्रहपयन्ति-तत्र संस्कारप्रबोधसंभूतमनुभूतार्थविषयं तदिसाकारं वेदनं स्मरणम् ॥ ३ ॥

तत्रेति प्राक्तनेभ्यः संस्कारप्रवोधसंभूतलादिना गुणेन स्मरणं नि-र्क्कारयन्ति । संस्कारस्यात्मशक्तिविशेषस्य प्रवोधात् फलदानामिमुख्य-लक्षणात् संभूतमुत्पन्नमिति कारणनिरूपणम् । अनुभूतः प्रमाणमात्रेण परिच्छिन्नोऽर्थक्षेतनाऽचेतनरूपो विषयो यस्येति विषयच्यावर्णनम् । तदि-त्याकारं तदित्युक्तेखवत् । तदित्युक्तेखवत्ता चास्य योग्यतापेक्षयाऽऽख्या-यि । यावता 'स्मरासि चैत्र ! कश्मीरेषु वत्स्यामस्तत्र द्राक्षा भोक्ष्यामहे' इत्यादिस्मरणे तच्छन्दोद्धेखो नोपलक्ष्यत एव, किन्त्विदं स्मरणं तेषु कश्मीरेषु इति ता द्राक्षा इति तच्छन्दोद्धेखमहेत्येव । नचैवं प्रत्य-भिज्ञानेऽपि तत्प्रसङ्गः। तस्य स एवायमित्युक्तेखशेखरलात्। इति स्वरूप-प्रतिपादनम् ॥ ३॥

#### अत्रोदाहरन्ति-तत्तीर्थकरविम्बमिति यथा ॥ ४ ॥

तिद्दित यत् प्राक् प्रस्रक्षीकृतम्, स्मृतम्, प्रस्रिमञ्जातम्, वितर्कितम्, अनुमितम्, श्रुतं वा भगवतस्त्रीर्थकृतो विस्वं प्रतिकृतिः तस्य परामर्शः; इस्येवप्रकारं तच्छव्दपरामृष्टं यद्विज्ञानं तस्त्रवे स्मरणिमस्यर्थः । ये तु यौगाः स्मृतेरप्रामाण्यमध्यगीपत न ते साधु व्यधिषत । यतो यत्तावत् केचिद्वर्यज्ञत्वादस्याः तदान्नासिषुः । तत्र हेतुः, 'अमृत् वृष्टि- स्देष्यति शकटम् ' इत्याद्यतीतानागतगोचरानुमानेन सव्यभिचार इत्यनुचित एवोचारियतुम् । परे तु मेनिरे—न स्मृतिः प्रमाणम्; पूर्वानुभवविषयोपदर्शनेनार्थे निश्चिन्वस्या अर्थपरिच्छेदे पूर्वानुभवपारत-न्त्र्यात् । अनुमानज्ञानं तृत्पत्तौ परापेक्षं, स्वविषये तु स्वतन्त्रमेव।स्मृते- रिव तस्मात्पूर्वानुभवातुसन्धानेनार्थप्रतिः स्मार्यन्ति।

तदुक्तम्-"पूर्वविज्ञानविषयं विज्ञानं स्मृतिरिष्यते । पूर्वज्ञानाद्विना तस्याः प्रामाण्यं नावगम्यते ॥ १ ॥ तत्र यस्पूर्वविज्ञानं तस्य प्रामाण्यमिष्यते । तदुपश्यानमात्रेण स्मृतेः स्याचरितार्थता"॥ २ ॥ इति।

तद्पि न पेशलम् । स्मृतरणुरात्तिमात्रेऽनुभवसव्यपेक्षत्वात् । तदाहितसंस्कारात्तदुत्पत्तेः । स्विवषयपिर्च्छेदे लस्याः स्वातन्त्र्यमेव । नतु
नात्र स्वातन्त्र्यम् ; अस्याः पूर्वानुभवभावितभावभासनायामेवाभ्युवतत्वात् । एवं ताई व्याप्तिप्रतिपादिप्रमाणप्रतिपन्नपदार्थोपस्थापनमात्रे प्रकृत्तेस्नुमानस्यापि कुतस्त्या स्वातन्त्र्यसङ्गतिः । अथ व्याप्तिप्राहकणानैयत्येन
प्रतिपन्नात्तन्त्रपातो नैयत्यविशेषेणानुमाने परिस्फुरणसंभवात् कृतो न
स्वातन्त्र्यमिति चेत्, तर्हि अनुभवे भूयो विशेषशालिनः स्मरणे तु कतिपयैरेव विशेषितिश्वस्य वस्तुनो भानात् कृतो नास्यापि तत् स्यात् । ननु तेऽपि
विशेषास्तावदनुभूतौ प्रत्यभुरेव । अन्यथा स्मरणमेव तन्न स्यात् इति चेत्,
नियतदेशोऽपि पावको व्याप्तिप्राहिणि प्रत्यभादेव । अन्यथाऽनुमानमेव तन्न
स्यात् इति किन्न चेतयसे। अथ तत्र सर्वे सार्विदिकाः सार्वित्रकाश्च पावकाः

पुरकुरः, अनुमाने तु स एवैकश्चकास्तीत्युक्तिमिति चेत्, ननूत्तरमित त्रोक्तिमेत मा विस्मार्थीः । नतु न सर्वेत्रैव कित्यपविशेषावसायव्याकुछं स्मरण्याः, किच्छावदनुभूतरूपादिविशेषमित तस्योरपत्तेस्ततस्तत्र का गतिरिति चेत्। नैवम्। निहं रूपादय एव विशेषा वस्तुनः, किन्तु अनुभूयमानताऽपि। न चासौ समरणे कापि चकािस्ति। तस्यापि प्राचीनानुभवस्यमावतापत्तेः। किन्त्वनुभूततेव भावस्य तत्र भाति। इति सिद्धमनुमानस्येव स्मरण्ययपि प्रामाण्यम्। नच तस्याप्रामाण्येऽनुमानस्यापि प्रामाण्यमुपापादि । संवन्धस्याप्रमाणस्मरणसंदर्शितस्यानुमानानङ्गलातः, संशायितार्छङ्गवत् । नच प्राक्ष्यवृत्तसंबन्धमाहिप्रमाणव्यापारोपस्थापनमात्रचरितार्थलान्नास्य तत्र प्रामाण्येन प्रयोजनिमित वाच्यम् । अप्रमाणस्य तत्रुपस्थापनेऽपि सामर्थ्यासंगवात्। किंच। अर्थोपळिधहेतुलं प्रमाणळक्षणं ळक्षयांचछद्वे। तच धारावाहिप्रत्यक्षस्येवास्याप्यक्षूणमीक्ष्यत एवेति किमन्ये-ससप्रछपेरिति ॥ ४॥

अथ कारणादिभिः प्रत्यभिज्ञानं ज्ञापयन्ति-

# अनुभवस्मृतिहेतुकं तिर्थगूर्ध्वतासामान्यादिगोचरं संकलनात्मकं ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानम् ॥ ५ ॥

अनुभवश्च प्रमाणापिता प्रतीतिः, स्मृतिश्चानन्तरोक्तैनः, ते हेर्नुर्थस्येति कारणोपदेशः । तिर्यक्सामान्यं च गवादिषु गोत्वादिस्वरूपसदृश्यादिन्यामास्यान्यं च परापरिवित्तर्वेवयापि मृत्स्नादिद्रव्यम्; एतदुभयमादिर्यस्य विसदृश्यपिणामादेर्धमस्योमस्य सित्वर्यपूर्वतासामान्यादिर्योच्यो सस्योति विषयाऽऽख्यानम् । संकळनं विविक्षत्तपर्मयुक्ततेव वस्तुनः प्रत्यवमर्शनमासा स्वभावो यस्येति सहपनिरूपणम् । ॥ ५ ॥

अत्रोदाहरन्ति-

## यथा तजातीय एवायं गोपिण्डः, गोसदृशो गवयः, स एवायं जिनदृत्त इत्यादि ॥ ६ ॥

अत्र तज्जातीय एवायं गोपिण्ड इत्यस्मिन् तिर्थक्सामान्योदाहरणे वृक्षितेऽपि गोसदृशो गत्य इति यत्तत्रैवोदाहरणान्तरं तत्रैयायिककदा-

प्रह् निम्नहार्थम् । तस्य खलु गोसहशो गवय इति उपमानिमत्यिभमानः। स चायुक्तिविधानः। गोविसहशो महिष इत्यस्य प्रमाणान्तरत्वापत्तेः। अथ गवये गोसहशो गवय इति विज्ञानं प्रत्यक्षफलमि संज्ञासंज्ञिसंबन्ध्यप्तिपत्तिरूपे फले प्रमाणान्तराप्रसाध्ये साधकतमत्वात् उपमानातां प्रतिपद्यते, ताई महिषे गोविसहशमहिषोपलक्षणं प्रत्यक्षफलमि तत्रेव तथाविधे फले साधकतमत्वात् प्रमाणान्तरमस्तु। न चैतत्तुपमानेऽन्तर्भाविषुत्रं शक्यम्। उपमानस्य साहश्यविषयतया व्यवस्थानात्। प्रस्तुतस्य तु वैसहश्यव्यवसायकत्वात्। नच वैसहश्यवसायस्य संज्ञा-संज्ञिसंबन्ध-प्रतिपत्तिसाधकतमत्वमसिद्धम्। यतः समिहषमाहेयीमण्डले कापि विपिन्प्रदेशेऽनच्छायां छायायां रोमन्थायमाने नालिकेरद्वीपवासी कश्चित् केनचित्प्रेषितस्त्वद्विपिनप्रतिष्ठगोष्ठात् महिषमान्येति; सच तज्ञं तमेव पृष्टवान्, कीहग् महिष इति; तेन च गोविसहशो महिष इत्युक्ते तद्विपिनगोष्ठं प्राप्त आप्तातिदेशवाक्यसमरणसहकारी यमेव गोभ्यो विसदशं पद्यं पश्चित्, तमेव महिषशब्दवाच्यतया प्रतिपद्यत इति कः प्रतिविशेषो द्वयोरिप सङ्केतप्रतिपत्तौ ।

तदुक्तम्-

"उपमानं प्रसिद्धार्थ-साधर्म्यात्साध्यसाधनम् । तद्वैधर्म्यात्प्रमाणं किं स्यात् संज्ञिप्रतिपादनम् ?"॥१॥ इति ।

यदा वा याद्रगौस्ताद्रगावय इति वाक्याहितसंस्कारः प्रतिपत्ता तुरङ्गं गोविलक्षणमिश्चमाणो गवयसंज्ञासंवन्धप्रतिषेषं विधत्ते, नायं गवयवाग्वाच्यः पिण्ड इति; तदा गवयसंज्ञासंवन्धप्रतिषेषफलं किमेत्रस्माणं स्यात्? तत एवंविधसंवेदनानां सङ्कलनात्मकतया प्रत्यभिज्ञानते-वोपपद्यते; अन्यथा तु प्रमाणेयत्ता प्रलीयेत । यदैव हि याद्रग् गौस्ताद्रगावय इति तेन शुश्रुवे, तदैव सामान्यतश्चेतिस स्कुरति पिण्ड संवन्धप्रत्तिपित्स्यान्त्रस्त्रत्ते , यथा पृथुद्धप्रोदराकारं वृत्तकण्ठं भावं कुम्भं विभावयेरित्साक्णेनात् कुम्भे, ततः कान्तार्विद्दारिणोऽस्य गवयसाक्षात्कारं प्राक्तनसामान्याकारसंवन्धस्मरणे च स एष गवयशब्दवाच्य इति सङ्कलनाज्ञान-रूपं प्रत्यभिज्ञानसुन्मज्ञाति, एवं गोविसद्दा महिष इत्याद्यपि तथारूप-

त्वात् प्रत्यभिज्ञानमेवेति । मीमांसकोऽप्यनेन सदृशः स गौरित्यनिधगतं गवि साद्ययमवस्यदुपमानं प्रमाणमाचक्षाणोऽनेन महिषेण विसद्दशः स गौरित्यनिधगतमहिषवैसदृदयव्यवसायकस्य प्रमाणान्तरताप्रसङ्गेन पराकरणीयः । सादृश्याभावो वैसदृश्यामेत्यभावप्रमाणपारिच्छेदा-मेवैतदिति चेत्, वैसहदयाभावः साहदयमितीदमपि तत्परिच्छेद्यमेव किं न स्यात्। यदि वैसदृश्याभावः सादृश्यं स्यात्, स गौः सदृशो गवयेनेति विधिमुखेन नोल्छिखेदिति चेत्, तदितरत्रापि तुल्यम् । स एवायं जिनदत्त इति तूर्ध्वतासामान्योदाहरणम्। आदिशब्दान् स एवायं वह्निरनु-मीयते मया, स एवानेनाष्यर्थः कथ्यते इत्यादि स्मरणसचिवानुमानागमा-दिजन्यम्; तस्मादीर्घ हस्वमणु महन्नेदीयो दवीयो वेदं दूरादयं तिग्मस्तनू-नपात्सुरभीदं चन्दनमिलादि च सङ्कलनमात्रोदाहरणं मन्तव्यम् । अथ कथं प्रत्यभिज्ञाप्रामाण्यमशक्यन्तः शाक्याः शक्याः शमयितुम् । ते हि प्राहु:-दृष्ठितकररुहिशरोरुहिशिखरादिवत् सर्वत्र भ्रान्तैवेयमिति । अहो ! तर्केकर्कणकार्कश्यममीषाम् , एवं हि विहायस्तलावलम्बमानमृगाङ्कमण्डल-युगळावळोकिप्रत्यक्षवत् सकळमपि प्रत्यक्षं भ्रान्तिमत् किं न भवेत्। अथ छक्षणयुक्ते बाधासम्भवे तङ्कक्षणमेव दृषितं भवति, संकछनं हि प्रत्यभि-ज्ञानिच तं तयुक्तमिप च कररहादौ प्रत्यभिज्ञानमवाध्यतिति तद्वक्षणमेव बाधितम्। प्रत्यक्षे तुयत्र बाधा, न तत्र तङ्कक्षणमक्षूणम् ; क्षणदाप्रियद्वया-वलोकनायामभ्रान्तत्वाभावात्, यत्र तुतदृक्षूणं न तत्र वाधा, स्तम्भादि-प्रसक्षवदिति चेत्; नैवम्। न खळु संकलनमात्रमेव प्रसभिज्ञाप्रमाणळक्षण-माचक्ष्महे, किन्तु स्वपरव्यवसायिज्ञानलरूपप्रमाणसामान्यळक्षणसद्भावे सति यत्संकलनम् , न च कररुहादिवेदने तदस्ति। विशिष्टस्य विपर्ययग्रून्य-स्यावसायस्याभावादिति कथं छक्षणयुक्तेऽस्मिन्नपि बाधरोधः स्यात्। क्षण-भङ्गुरलाङ्गावानामैक्यगृहीतिर्भान्तिरेवेति चेत् । अत्र तावत् क्षणभङ्ग-भङ्ग एवाभङ्गुरमुत्तरम् । अस्तु वा क्षणभङ्गस्तथापि नेयतैव निःशेषप्रत्य-भिज्ञानप्रामाण्यमुत्पुंसियतुं शक्यम् । तथाहि—"पद्रार्थेषु किमैक्यगृहीति-भ्रान्तिनिमित्तमिष्यते ? अपरापरोत्पादुकक्षणानां सादृश्यमिति चेत्, किं सादश्यमस्ति किव्चित् ? तथेति चेत् , कचित्तेन सदशोऽयमिति प्रत्यभिज्ञा भगवती भजतामभीछुका, तर्हि प्रामाण्यम्। नास्येव सादृश्यं, विलक्षण-त्वात् स्वलक्षणानामिति चेदिदानीमिप क पलायसे। एवं तर्हि तस्माद विल-क्षणोऽयामिति प्रत्यभिज्ञा प्रामाण्यमास्तिघ्नुवीत । वैलक्षण्यमपि नास्ति, परमाणुप्रचयमात्रलात् समस्तवस्तूनामिति चेत्, नन्वेवमपि तस्माद्यं महान्, अल्पो वा प्रचय इत्यादिप्रत्यभिज्ञा भवतु प्रामाण्यशोभाभारभा-गिनी।प्रचयोऽपि न कश्चित्, नीलपीतादिपरमाणूनामेव तात्त्विकत्वादिति चेत , अहो ! उत्तमर्णाकीर्णंदुर्गताधमर्ण इवायं खयं तत्तदुक्तमपलप्यापलप्य निनङ्क्ष्मभिक्षः । यदि हि सादृश्यादिकं न किञ्चिद्सि, कथं तर्हि लयैव उत्तरीचके । विकल्पोत्प्रेक्षा छक्ष्यमस्ति नतु बाह्यं प्राह्ममिति चेत्; नील्रपीतादिविशेषोऽपि तथेवास्तु। बहिस्तदभावे कथं नैयत्येन विकल्पो-क्षेख इति चेत्; सादृरयादौ कथम् ?। वासनातश्चेत्; अन्यत्रापि तत एवास्तु । वासनाया अपि नैयत्येन उद्घोधकं किञ्चित् बहिरेष्टव्यमिति चेत; को नामात्र परिपन्थी । किन्तु सादृदयादिकमपि स्तीकुरु, ततो नील्रिंगतादिविशेषो वा बाहिस्त्यज्यताम्, सादृश्यादिकमपि वा मन्यताम्; नान्यथा प्रमाणमुद्राः मृष्यते । सिद्धे चैवं सादृश्यादौ यत्र पूर्वाकारेण संकलनम्, तत्र प्रत्यभिज्ञा प्रमाणम् । अन्यत्र तुप्रत्यक्षमेव । मा भूद् वा बहिः सादृश्यादि तथाप्यनुमानवत् प्रमाणमेवेयम् । नह्यनुमानपरिच्छे-द्यमपि अग्नित्वादिसामान्यं वहिरस्ति तथापि यथा प्रणालिकया तद्विक-ल्पस्याग्न्यादिस्वलक्षणे प्रतिबन्धात् तत्प्रमाणम्, एवं साहर्यादेर-सत्त्वेऽपि सहशादिखलक्षणे तद्विकल्पस्य प्रतिबन्धात् किं नेयमपि तप-स्विनी तथा स्यात्। अथ अयमनेन सदृश इति प्रत्यभिज्ञा, प्रत्यक्षं वा। कचित् किञ्चिदिति त्रूमः। अनुभूततया परोक्षमप्येकं साक्षादिवाध्य-वस्यतः पद्मयतश्चापरं प्रत्यभिज्ञेवेयम् । भवति च परोक्षस्यापि साक्षादि-वाध्यवसाये प्रत्यक्षसर्वनाम्ना परामर्शः । एषोऽग्निरनुमीयते; अयमस्य वाक्यस्यार्थ इति । उभयं तु प्रत्यक्षेण लक्ष्यतः प्रत्यक्षमेवेतदिति ॥६॥

तर्कमिष कारणगोचरस्वरूपैः श्रह्मप्यन्ति— उपलम्भातुपलम्भसम्भवं त्रिकालीकलितसाध्यसाधन-संबन्धाद्यालम्बनं इदमस्मिन् सत्येव भवतीत्याद्या-

### कारं संवेदनमूहापरनामा तर्कः ॥ ७॥

उपलम्भानुपलम्भाभ्यां प्रमाणमात्रेण प्रहणाप्रहणाभ्यां सम्भव उत्प-त्तिर्यस्येति कारणकीर्तनम् । त्रिकाळीकळितयोः काळत्रयीवर्तिनोः साध्य-साधनयोर्गम्यगमकयोः सम्बन्धोऽविनाभावो व्याप्तिरित्यर्थः । स आदि-र्थस्याशेषदेशकालवर्तिवाच्यवाचकसंबन्धस्यालम्बनं गोचरः यस्य तत्त-थेति विषयाविष्करणम् । इदमस्मिन् सत्येव भवतीत्यादिशब्दादिदमस्मि-न्नसाति न भवत्येवेत्याकारम् ; साध्यसाधनसंबन्धालम्बनम् , एवंजातीयः शब्द एवंजातीयस्यार्थस्य वाचकः; सोऽपि तथाभूतस्तथाभूतस्य वाच्य इत्याकारं वाच्यवाचकभावालम्बनं च संवेदनमिहोपादीयतेति स्वरूपप्र-तिपादनम्। एवंरूपं यद्वेदनं स तर्कः कीर्त्यते; ऊह इति च संज्ञान्तरं छभते। ये तु ताथागताः प्रामाण्यमूहस्य नोहाञ्चिकरे । तेषामशेषशून्यत्वपातका-पत्तिः। आः ! किमिद्मकाण्डकूष्माण्डाडम्बरोड्डामरमभिधीयते। कथं हि तर्कप्रामाण्यानुपगममात्रेणेदृशमसमञ्जसमापनीपद्येत ?। शृणु ! श्राव-यामि किल । तर्काशामाण्ये तावन्नानुमानस्य प्राणाः; प्रतिबन्धप्रतिपत्त्युपा-यापायात् । तद्भावे न प्रत्यक्षस्यापि । प्रत्यक्षेण हि पदार्थान् प्रतिपद्य श्रमाता प्रवर्त्तमानः क्वचन संवादादिदं श्रमाणिमति, अन्यत्र तु विसंवा-दादिदमप्रमाणीमिति व्यवस्थाप्रन्थिमाबध्नीयात्। न खद्ध्पत्तिमात्रेणैव प्रमाणाप्रमाणविवेकः कर्त्तुं शक्यः।तद्दशायां उभयोः सौसदृश्यात्। संवा-द्विसंवादापेक्षायां च तन्निश्चये निश्चित एवानुमानोपनिपातः। नचेदं प्रतिबन्धप्रतिपत्तौ तर्कस्वरूपोपायापाये । अनुमानाध्यक्षप्रमाणाभावे च श्रामाणिकमानिनस्ते कौतस्कुती श्रमेयव्यवस्थापीत्यायाता त्वदीयहृद्यस्येव सर्वस्य शून्यता।सापि वा न प्राप्नोति । प्रमाणमन्तरेण तस्या अपि प्रति-पत्तुमशक्यत्वादिति, अहो!महति प्रकटकष्टसङ्कटे प्रविष्टोऽयं तपस्वी किं नाम कुर्यात् । अथ-

''धूमाधीर्वह्विविज्ञानं धूमज्ञानमधीस्तयोः । प्रत्यक्षानुपल्लम्भाभ्यामिति पञ्चभिरन्वयः''।।१।। निर्णेष्यते । अनुपल्लम्भोऽपि प्रत्यक्षविशेष एवेति प्रत्यक्षमेव न्याप्तितात्पर्यपर्यालो-चनचातुर्यवर्य्यं, किं तर्कोपक्रमेणीति चेत्, ततु प्रत्यक्षं तावन्नियतधूमाप्तिगो- चरतया प्राक् प्रावृतत् । तद्यदि व्याप्तिरपि तावन्मात्रैव स्यात्तदाऽनुमान-मपि तत्रैव प्रवर्त्तेतेति कुतस्त्यं धूमान्महीधरकन्धराऽधिकरणाशुश्चर्षणिल-क्षणम् । तद्वछाद्वभूवान् विकल्पः सार्वित्रिकीं व्याप्तिं पर्याप्नोति निर्णेतुमिति चेत्; को नामैवं नामंस्त तर्कविकल्पस्योपलम्भानुपलम्भसम्भवत्वेन स्वीकारात्, किन्तु व्याप्तिप्रतिपत्तावयमेव प्रमाणं कक्षीकरणीयः। अथ तथाप्रवर्त्तमानोऽयं प्राक्ष्रवृत्तप्रत्यक्षव्यापारमेवाभिमुखयतीति तदेव तन्न प्रमाणम् इति चेत्, तर्हि अनुमानमपि छिङ्गप्राहिप्रत्यक्षस्यैव व्यापार-मामुखयतीति तदेव वैश्वानरवेदने प्रमाणम्, नानुमानम् इति किन्न स्यात्। अथ कथमेवं वक्तुं शक्यम्। छिङ्गप्रत्यक्षं हि छिङ्गगोचरमेव, अनुमानं तु साध्यगोचरम् इति कथं तत्तद्व्यापारमामुखयेत् , ताई प्रत्यक्षं पुरोवात्तिस्वलक्षणेक्षणक्षणमेव । तर्कविकल्पस्तु साध्यसाधनसामान्या-वमर्षमनीषीति कथं सोऽपि तद्व्यापारमुद्दीपयेत् । अथ सामान्यममा-न्यमेव, असत्त्वादिति कथं तत्र प्रवर्तमानस्तर्कः प्रमाणं स्यात् इति चेत्; अनुमानमिप कथं स्यात्। तस्यापि सामान्यगोचरत्वाव्यभिचारात् 'अन्यत् सामान्यलक्षणं सोऽनुमानस्य विषयः' इति धर्मकीत्तिना कीर्त्तनात्। तत्त्व-तोऽप्रमाणमेवैतद्, व्यवहारेणैवास्य प्रामाण्यात्, सर्व एवायमनुमानानुमे-यव्यवहारो बुद्धारूढेन धर्मधर्मिन्यायेनेति वचनादिति चेत्, तर्कोऽपि तथाऽस्तु। अथ नायं न्यवहारेणापि प्रमाणं, सर्वथा वस्तुसंस्पर्शपराङ्मुख-त्वात् इति चेत्, अनुमानमपि तथाऽस्तु । अवस्तुनिर्भासमपि परम्परया पदार्थे प्रतिबन्धात् प्रमाणमनुमानमिति चेत्, किं न तर्कोऽपि । अवस्तुलं च सामान्यस्याद्यापि केसरिकिशोरवक्रकोडदंष्ट्राङ्कुराकर्षायमाणमस्ति । सदृशपरिणामरूपस्यास्य प्रस्रक्षादिपरिच्छेदात्वात् इति तत्त्वत एवानु-मानम्; तर्कश्च प्रमाणं प्रत्यक्षवदिति पाषाणरेखा ॥ ७॥

अत्रोदाहरन्ति-

यथा यावान् कश्चिद् धूमः स सर्वो वह्नौ सत्येव भव-तीति तस्सिज्ञसत्यसौ न भवत्येव ॥८॥

अत्राद्यमुदाहरणमन्वयव्याप्तौ, द्वितीयं तु व्यतिरेकव्याप्तौ ॥ ८ ॥

अथानुमानस्य लक्षणार्थं तावत् प्रकारौ प्रकाशयन्ति-अनुमानं द्विप्रकारं स्वार्थं परार्थं च ॥ ९ ॥

नन्वनुमानस्याध्यक्षसेय सामान्यळक्षणमनाख्यायेव कथमादित एव प्रकारकीर्त्तनमिति चेत् । उच्यते । परमार्थतः स्वार्थस्यैवानुमानस्य भावात्, स्वार्थमेव इनुमानं कारणे कार्योपचारात् परार्थ कथ्यते । यद्वक्ष्यन्ति तत्रभवन्तः "पक्षहेतुवचनात्मकं परार्थमनुमानमुपचारात्" इति । निह् गोहपचिरतगोत्वस्य च वाहीकस्यैकं ळक्षणमितः । यत्पुनः स्वार्थेन तुल्यक्क्षत्तयाऽस्योपादानम्, तद्वादे शास्त्रे चोननेव व्यवहाराङ्कोकेऽपि च प्रायेणास्योपयोगात् तद्वत् प्राधान्यख्यापनार्थम्। तत्र अनु हेतुप्रहणसंवन्धसमरणयोः पश्चान्मीयते परिच्छिद्यतेऽर्थोऽनेनेत्यनुमानम् । स्वस्मै प्रमानुरात्मने इदं, स्वस्य वार्थोऽनेनेति स्वार्थम् । स्वाववोधनिवन्धनमित्यर्थः । एवं परार्थमिष । अत्र चार्वाकश्चर्वयति—नानुमानं प्रमाणम् ; गौणत्वात् । गौणं द्यनुमानम्; उपचरितपक्षादिळक्षणत्वात् ।

तथाहि-

"ज्ञातव्ये पक्षधमेत्वे पक्षो धर्म्यमिधीयते ।
व्याप्तिकाले भवेद्धमेः साध्यसिद्धौ पुनर्द्धयम्"॥१॥ इति ।
अगौणं हि प्रमाणं प्रसिद्धम्, प्रस्यक्षविति । तत्रायं वराकश्चावाकः स्वाक्तः साखां खण्डयित्रयतं भौतमनुकरोति । गौणत्वादिति हि साधनम-भिदधानो ध्रुवं स्वीकृतवानेवायमनुमानं प्रमाणमिति कथमेतदेव दल्लेयत् १। नच पक्षधमेत्वं हेनुलक्षणमाचक्ष्महे, येन तिस्सद्धये साध्यधमेविन्त्रिष्टे धर्मिणि प्रसिद्धमिप पक्षत्वं धार्मिण्युपचरेम । अन्यथाऽनुपपच्येकलक्ष-णलाद्धेतोः । नापि व्याप्तिं पक्षेणेव श्रूमहे, येन तिसद्धये धर्मे तदारोप्यमिहि। साध्यधमेणेव तद्भिधानात । नन्वानुमानिकप्रतीतौ धर्मविशिष्टो धर्मी, ज्याप्तौ तु धर्मः साध्यमित्यमिधास्यत इत्यकत्र गौणमेव साध्यत्व-मिति चेत्। मैवम् । उभयत्र मुख्यत्वलक्ष्मणभावेन साध्यत्वस्य मुख्यत्वात् । तत्क्तिहृ द्वयं साधनीयम् १। सत्यम् । नहि व्याप्तिरिप परस्य प्रतीता, ततस्त-व्यतिपादनेन धर्मविशिष्टं धर्मिणमयं प्रसायनीय इत्यसिद्धं गौणत्वम् । अथ नोपादीयत एव तत्सिद्धौ कोऽपि हेतुस्ताईं कथं अप्रमाणिका प्रामाणिक-स्येष्टसिद्धः स्यादिति नानुमानप्रामाण्यप्रतिषेषः साधीयस्तां द्वाति ।

#### प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारः-

"नानुमानं प्रमेत्यत्र हेतुः स चेत् कानुमामानतावाधनं स्यात् तदा । नानुमानं प्रमेत्यत्र हेतुनं चेत्

80

कानुमामानताबाधनं स्यात्तदा''।।१।। इति संप्रहइलोकः । कथं वा प्रत्यक्षस्य प्रामाण्यनिर्णयः १। यदि पुनरर्थेकियासंवादात्तत्र तक्रिर्णयस्तर्हि कथं नानुमानप्रामाण्यम् १। प्रत्यपीपदाम च–

प्रस्रक्षेपि परोक्षलक्षणमतेर्येन प्रमारूपता । प्रस्रक्षेऽपि कथं भविष्यति मते तस्य प्रमारूपता ॥९॥ इति । तत्र सार्थं व्यवस्थापयन्ति—

### तत्र हेतुग्रहणसंबन्धसरणकारणकं साध्यविज्ञानं स्वार्थम् ॥ १० ॥

हिनोत्यन्तर्भावितणिजर्थत्वाद् गमयित परोक्षमर्थमिति हेतु:, अनन्त-रमेव निर्देक्त्यमाणळक्षणस्तस्य ग्रहणं च प्रमाणेन निर्णयः, संबन्धस्मरणं च यथैव संबन्धो व्याप्तिनामा प्राक् तर्केणांऽत्तिकः; तथैव परामर्शस्ते का-रणं यस्य तत्त्रथा। साध्यस्याख्यास्त्रमानस्य विशिष्टं संश्यादिश्र्न्यत्वेन ज्ञानं स्वार्थमनुमानं मन्तव्यम् ॥१०॥

हेतुस्वरूपं निरूपयन्ति⊸

## निश्चितान्यथानुपपत्त्येकलक्षणो हेतुः ॥११॥

अन्यथा साध्यं विना, अनुपपित्तरेव, न मनागप्युपपित्तः। प्रयक्तान-न्तरीयकत्वे साध्ये विपक्षैकदेशवृत्तेरनित्यत्वस्यापि गमकत्वापत्तेः। ततो निश्चिता निर्णाताऽन्यथानुपपित्तरेवैका छक्षणं यस्य स तादृशो हेतुईविः। अन्यथाऽनुपपित्तश्चात्र हेतुप्रक्रमात् साध्यधर्मेणैव साधि प्राद्या। तेन तदितरार्थोऽन्यथाऽनुपपन्नैः प्रत्यक्षादिज्ञानैनीतिन्याप्तिः॥११॥

एतद्वयवच्छेद्यं दर्शयन्ति-

### न तु त्रिलक्षणकादिः॥१२॥

त्रीणि पक्षधमील-सपक्षसत्त्व-विपक्षासत्त्वानि रुक्षणानि यस्य सौ-गतसम्मतस्य हेतोः।आदिशन्दाद्योगसङ्गीतपञ्चरुक्षणकहेत्ववरोधः। ते- नाऽवाधितविषयत्वाऽसत्प्रतिपक्षत्वयोरिष तञ्चक्षणत्वकथनात्। तथाहि । विह्नमत्त्वे साध्ये धूमवत्त्वं पक्षस्य पर्वतस्य धर्मः,न शब्दे चाक्षुपत्ववदतद्धर्मः। सपश्चे पाकस्थाने सन्, नतु प्राभाकरेण शब्दिनिद्यत्वे साध्ये श्रावणत्ववत्तत्वे सपश्चे पाकस्थाने सन्, नतु प्राभाकरेण शब्दिनिद्यत्वे साध्ये श्रावणत्ववत्तत्ते व्यावृत्तम्। विषश्चे पयस्विति प्रदेशेऽसन्, नतु तत्रैव साध्ये प्रमेयत्ववत् तत्र वर्तमानम्। अवाधिवविषयम्, प्रत्यक्षागमाभ्यां अवाध्यमानसाध्यत्वाद्, न तु अनुष्णस्तेजोऽवयवी द्रव्यत्वाज्जवत्वत् विष्णे सुरा पेया द्रवत्वात्तद्वदेवेति वत् ताभ्यां वाधितविषयम्। असत्प्रतिपक्षम्, साध्यविपरीतार्थोपस्थापकानुमानरिद्यत्तम्, न पुनानित्यः शब्दोऽनित्यधर्मानुपत्वध्येरित्यनुमानसनिव-तमित्यः शब्दो नित्यधर्मानुपव्यधेरित्यनुमानिव सत्प्रतिपक्षम् , इति स्र्भाणत्रयपश्चकसद्भावाद् गमकम् । तत एताद्रक्षच्य्रणाव्यक्षितमेवाक्षूणं स्विद्मम्, इति सौगतयौगयोरसिप्रायः। । न चायं निरपायः॥ १२॥

एतदुपपादयन्ति-

## तस्य हेत्वाभासस्यापि संभवात् ॥१३॥

अनेन अतिच्यापि प्रागुक्तळक्षणस्याऽऽचस्युः। स श्यामः तत्पुत्रत्वात् प्रेक्ष्यमाणेतरतत्पुत्रवदित्यत्र समयतद्वक्षणविक्षणेऽिष हेतुत्वाभावात् । अत्र विपक्षे असत्त्वं निश्चितं नास्ति, निह् श्यामलासत्त्वे तत्पुत्रत्वेन अवश्यंनिवर्तनीयिमित्यत्र प्रमाणमस्त्रीति सौगतः। स एवं निश्चितान्य- व्यानुपपित्तमेव शब्दान्तरोपदेशेन शटः शरणीकरोतीति सैव भगवती ळक्षणत्वेनास्तु। यौगस्तु गर्जति—अनौपाधिकस्सन्वन्धो व्याप्तिः। न चायं तत्पुत्रत्वेऽस्ति । शाकाद्याहारपरिणामाद्युपाधिनिवन्धनत्वत् । साधनाऽव्यापकः साध्येन समव्याप्तिकः किलेपाधिरमिधीयते। तथाचात्र शाकाद्याहारपरिणाम इति उपाधिसद्भावात् न तत्पुत्रत्वे विपक्षासत्त्वसम्भव इति । सोऽपि न निश्चितान्यथानुपपत्तेरातिरिक्तमुक्तवानिति सैवैकाऽस्तु। निह्म अनौपाधिकसम्बन्धे सति किंचिव्वशिष्यते, यद्पोहाय शेषळ्क्षणप्रणयनमक्षूणं स्थात्। पक्षधमेत्वामावे रसवतीध्मोऽपि पर्वते सप्तार्विषं गमयेत् इत्यमिद्धानो बौद्धो न बुद्धिमान्। यतः पक्षधमेत्वमावेऽपि किं नैष तत्र तं गमयेत्?। ननु कौतुकमेतत्, कथं हि नाम पक्षधमेत्तेपगमे रसवतीधमेः सन् धूमो महीधकन्धराधिकरणं धनः अत्र वं ज्ञापन्य इति चेत्;

एवं तर्हि जळचन्द्रोऽपि नभश्चन्द्रं मा जिज्ञपत्। जळचन्द्रस्य जळधर्मत्वात्। अथ जलनमञ्चन्द्रान्तरालवित्तनस्तावतो देशस्यकस्य धर्मित्वेन जलचन्द्रस्य तद्धर्मलिनश्चयात् कुतो न तद् ज्ञापकलामिति चेद्; एवं तर्हि रसवती-पर्वतान्तरालवर्तिवसुन्धराप्रदेशस्य धर्मिलमस्तु । तथा च महानसधूम-स्यापि पर्वतधर्मतानिर्णयात् जळचन्द्रवत् कथं न तत्र तद्गमकलं स्यात्?। पक्षधर्मता खळ्भयत्राऽपि निमित्तम्;ततो यथाऽसौ खसमीपदेशे धूमस्य धूमध्वजं गमयतोऽम्लानतनुरास्ते, तथा व्यवहितदेशेऽपि पर्वतादौ तद्व-खेव। अन्यथा जलचन्द्रेऽपि नासौ स्याद्। देशव्यवधानात्। अथ नेयमेवात्र गमकलाङ्गम्, किन्तु कार्यकारणभावोऽपि । कार्यं च किमपि कीदृशम् । तदिह कृपीटजन्मा खसमीपप्रदेशमेत्र धूमकार्यमर्जयितुमधीशानः; नम-अन्द्रस्तु व्यवहितदेशमपीति न महानसधूमो महीधरकन्धराकोणचारिण-माशुशुक्षणि गमयतीति चेत्, नन्वेवं धूमस्तद्देशेनैव पावकेनान्यथानुप-पन्नः, नीरचन्द्रमाः पुनरतदेशेनाऽपि नभश्चन्द्रेण, इस्रन्यथाऽनुपपत्तिनि-र्णयमात्रसद्भावादेव साध्यसिद्धेः संभवात् किं नाम जलाकाशमृगाङ्कमण्ड-ळान्तराळादेधीमिलकल्पनाकद्र्थनमात्रनिमिन्तेन पक्षधर्मतावर्णनेन ? । यौगस्याप्येवमेव च पश्चर्भम्लानुपयोगो दर्शनीयः । सपश्चसत्त्वमप्यनौ-पियकम् । सत्त्वादेरगमकलापत्तेः । यस्तु पश्चाद् वहिष्क्वत्य किमपि कुटा-ादेकं दृष्टान्तयति । तस्यापूर्वः पाण्डित्यप्रकारः। कुटस्यापि पटादिवद् विवा-दास्पदत्वेन पक्षाद्वहिष्करणाऽनुपपत्तेः । तथा च कथमयं निद्र्शनतयो-पद्रर्येत ?। प्रमाणान्तरात्तत्रैव क्षणिकत्वं प्राक् प्रसाध्य निदर्शनतयोपा-दानमिति चेद्, ननु तत्रापि कः सपक्षीकरिष्यते?। यदि क्षणिकत्वप्रसाधन-पूर्व पदार्थान्तरमेव, तदा दुर्वारमनवस्थाकदर्थनम्। अन्यथा तु न सपक्षः कश्चित। यत एव च प्रमाणात क्षणिकलिनष्टङ्कनं कुटे प्रकट्यते। तत एव पटादिपदार्थान्तरेष्विप प्रकट्यताम्,किमपरप्रमाणोपन्यासालीकप्रागल्मी-प्रकाशनेन ?। यस्तु साध्यधर्मवान् सपक्ष इति सपक्षं छक्षयित्वा पक्षमेव सपक्षमाचक्षीत-साध्यधर्मवत्तयाहि सपक्षत्वं,साध्यत्वेनेष्टतयातु पक्षत्वम् ; नच विरोधः, वास्तवस्य सपक्षत्वस्येच्छाच्यवस्थितेन पक्षत्वेन निराकर्त-मञ्जयत्वादिति स महात्मा निश्चितं निर्विणाः। सत्त्वादेः क्षणिकत्वाद्यन्-

माने सपक्षसत्त्वावसायवेळायामेव साध्यधर्मस्याववोधेनानुमानानर्थक्या-त् । पक्षो हि साध्यधमेवत्तया सपक्षश्चेत् निश्चिक्ये,हेतोश्च तत्र सत्त्वम्, तदा किं नाम पश्चाद्वेतुना साधनीयम्?। किश्व । एवमनेन पक्षं ळक्षयता "साध्यधर्मसामान्येन समानोऽर्थः सपक्षः" इति दिग्नागस्य,

"अनुमेयेऽथ तत्तुल्ये सद्भावो नास्तिताऽसती"

इति धर्मकीर्तेश्च वचो निश्चितं विश्वतमेव स्यात् । यौगश्च केवलान्वयव्यतिरेकमनुमानमनुमन्यमानः कथं पञ्चलक्षणतां लिङ्गस्य संवाहयेत् ? इति निश्चितान्यथानुपपत्तिरेवैकं लिङ्गलक्षणमश्चणम् । तत्त्वमेतदेव, प्रपञ्चः पुनरयमिति चेत्, तर्हि सौगतेनावाधितिवि-पयत्वमसत्प्रतिपक्षत्वं, ज्ञातत्वं चः यौगेन च ज्ञातत्वं लक्षणमाख्या-नीयम् । अथ विपक्षात्रिश्चितव्यावृत्तिमात्रेणावाधितविषयत्वमसत्प्रति-पक्षत्वं च, ज्ञापकहेत्वधिकारात् ज्ञातत्वं चलव्यमेवेति चेत्,तर्हि गमक-हेत्वधिकाराव्होषमपि लव्धमेवेति कि होषेणापि प्रपञ्चेनेति ॥१३॥

साध्यविज्ञानिमत्युक्तमिति साध्यमभिद्घति-

अप्रतीतमनिराकृतमभीप्सितं साध्यम् ॥१८॥ अत्रतीतमनिश्चितम्, अनिराकृतं प्रत्यक्षाद्यवाधितम्, अभीप्सितं सा-ध्यत्नेनेष्टम् ॥१४॥

अप्रतीतत्वं समर्थयन्ते-

शङ्कितविपरीतानध्यवसितवस्तूनां साध्यताप्रति-पत्त्यर्थमप्रतीतवचनम् ॥१५॥

एवंविधमेव हि साध्यम्; अन्यथा साधनवैफल्यात् ॥१५॥ अनिराक्रतत्वं सफल्यन्ति-

प्रत्यक्षादिविरुद्धस्य साध्यलं मा प्रसज्यता-मित्यनिराकृतग्रहणम् ॥१६॥

प्रत्यक्षाद्विरुद्धस्य धनः जयादौ शैत्यादेः ॥१६॥

अभीष्मितत्वं व्यञ्जयन्ति-

अनभिमतस्यासाध्यत्वप्रतिपत्तयेऽभीप्सितपदोपादानम्।१७॥

अन्मिमतस्य साधयितुमनिष्टस्य ॥१७॥

साध्यत्वं सूत्रत्रयेण विषयविभागेन सङ्गिरन्ते-

व्यातिग्रहणसमयाऽपेक्षया साध्यं धर्म एवान्यथा

तद्नुपपत्तेः॥१८॥

धर्मो वह्निमस्वादिः, तस्या व्याप्तेरनुपपत्तेः ॥१८॥

एतदेव भावयन्ति-

नहि यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्र चित्रभानोरिव धरित्री-

घरस्याप्यनुवृत्तिरस्ति ॥१९॥

व्यक्तमेतत् ॥१९॥

आजुमानिकप्रतिपत्त्यवसरापेक्षया तु पक्षाऽपरपर्याय-

स्तद्विशिष्टः प्रसिद्धो धर्मी ॥२०॥

आनुमानिकी प्रतिपत्तिरनुमानोद्भवा प्रमितिः, तद्विशिष्टो व्याप्तिका-ळापेक्षया साध्यत्वाभिमतेन धर्मेण विशिष्टः ॥२०॥

प्रसिद्धो धर्मीत्युक्तमथ यतोऽस्य प्रसिद्धिस्तद्भिद्धित-

धर्मिणः प्रसिद्धिः कचिद्विकल्पतः कुत्रचित्प्रमाणतः

कापि विकल्पप्रमाणाभ्याम् ॥२१॥

विकल्पोऽध्यवसायमात्रम् ॥२१॥ अथात्र क्रमेणोदाहरन्ति-

यथा समस्ति समस्तवस्तुवेदी,क्षितिधरकन्धरेयं

धुमध्वजवती, ध्वनिः परिणतिमान् ॥२२॥

अत्राद्योदाहरणे धर्मिणो विकल्पेन सिद्धिः । नहि हेतुप्रयोगात् पूर्व

विकल्पं विहाय विश्ववित् कुतोऽपि प्रासिच्यत्। द्वितीये प्रमाणेन प्रत्यक्षादिना,श्वितिघरकन्धरायास्तदानीं संवेदनात्। तृतीये तूमाभ्याम्। नहि श्रूयमाणादन्येषां देशकाळस्वभावन्ययहितध्वनीनां प्राहकं किश्वित् तदानीं प्रमाणं
प्रवर्तत इति विकल्पादेव तेषां सिद्धिः। नतु नास्ति विकल्पिसद्धो धर्मा,
तन्मात्रेण सिद्धेः कस्याप्यसंभवात्। अन्यथाऽहंप्रथमिकया प्रमाणपर्येषणप्रयासः परीक्षकाणामकक्षीकरणीय एव भवेत्। प्रमाणमूळतायां पुनरेतस्य
प्रमाणसिद्धप्रकारेणैव गतार्थलादिति। सोऽयं स्वयं विकल्पसिद्धं धर्मिणमाचक्षाणः परोक्तं प्रसाचश्चाणश्च नियतमुत्स्वप्रायते। यदि हि विकल्पसिद्धो धर्मी नास्त्येव, तदा 'नास्ति विकल्पसिद्धो धर्मी, तन्मात्रेण सिद्धेः
कस्याप्यसंभवात्' इत्यत्र कथं तमेवावोचथाः ?। परोपगमादयमस्त्येवेति
चेत्।

"'यदि परोपगमः प्रभितिस्तदा कथमयं प्रतिषेघविधिर्भवेत् । अथ तथा न तदापि वतोच्यतां कथमयं प्रतिषेघविधिर्भवेत्''॥ १ ॥ तस्मात् प्रमाणात् प्रथग्भृतादि विकल्पादस्ति काचित्तथाविधा सिद्धिः। यामनाश्रयता तार्किकेण न क्षेमेणासितुं शक्यत इति ॥२२॥ अधुना परार्थानुमानं प्ररूपयन्ति—

पक्षहेतुवचनात्मकं परार्थमनुमानमुपचारात् ॥२३॥

पश्चहेतुवचनात्मकलं च परार्थानुमानस्य न्युत्पन्नमतिप्रतिपाद्यापेश्वया उत्रोक्तम् । अतिन्युत्पन्नमतिप्रतिपाद्यार्पश्चया तु धूमोऽत्र दृश्यत इत्यादि हेतुवचनमात्रात्मकमपि तद्भवति । बाहुल्येन तत्र्ययोगाभावात्तु नैतत्साक्षान्त्स्त्रु सूत्रितम्, उपलक्षितं तु दृष्टन्यम् । मन्दमतिप्रतिपाद्यापेश्चया तु दृष्टान्तादिवचनात्मकमपि तद्भवति । यद्धस्यन्ति " मन्दमतींस्तु न्युत्पाद्यितुं दृष्टान्तोपनयनिगमनान्यपि प्रयोज्यानि" इति । पश्चहेतुवचनस्य च जडहरूपतया मुख्यतः प्रामाण्याऽयोगे सति उपचारादित्युक्तम् । कारणे कार्योपन्चारादित्यश्चः । प्रतिपाद्यगतं हि यज्ज्ञानं तस्य कारणं पश्चादिवचनम् । कार्ये कारणोपचाराद्वा । प्रतिपादकगतं हि यत्स्वार्थानुमानं तस्य कार्यं तद्भचनिति ॥ २३ ॥

संप्रति व्याप्तिपुरस्सरं पक्षधर्मतोपसंहारं तत्पूर्विकां वा व्याप्तिमा-चक्षाणान् भिक्षून् पक्षप्रयोगमङ्गीकारयितुमाहु:-

साध्यस्य प्रतिनियतधर्मिसंबन्धिताप्रसिद्धये हेतोरूप-संहारवचनवत् पक्षप्रयोगोऽप्यवश्यमाश्रयितन्यः ॥२४॥

यथा यत्र धूमस्तत्र धूमध्वज इति हेतोः सामान्येनाधारप्रतिपत्ता-विप पर्वतादिविशिष्टधर्मिधर्मताधिगतये धूमश्चात्रेत्रेवंरूपमुपसंहारवच-नमवर्यमाश्रीयते सौगतैः । तथा साध्यधर्मस्य नियतधर्मियर्मतासिद्धये पक्षप्रयोगोऽप्यवश्यमाश्रयितव्य इति ॥२४॥

अमुमेवार्थ सोपालम्भं समर्थयन्ते-

त्रिविघं साधनमभिधायैव तत्समर्थनं विद्धानः कः

खलु न पक्षप्रयोगमङ्गीकुरुते ॥२५॥

त्रिविधं कार्यस्वभावानुपलम्भभेदात्। तस्य साधनस्य समर्थनमासि-द्धतादिन्युदासेन स्वसाध्यसाधनसामध्यीपदर्शनम् । नहि असमर्थितो हेतुः साध्यसिद्धयङ्गम् । अतिप्रसङ्गात् । ततः पक्षप्रयोगमनङ्गीकुर्वता तत्समर्थनरूपं हेतुमनभिधायैव तत्समर्थनं विधेयम्।

"हन्त हेतुरिह जल्यते न चेत्, अस्तु कुत्र स समर्थनाविधिः। तिह पक्ष इह जल्प्यते न चेत्, अस्तु कुत्र स समर्थनाविधिः॥१॥ प्राप्यते नतु विवादतः स्फुटं पक्ष एष किमतस्तदाख्यया। तर्हि हेतुरपि लभ्यते वतोऽनुक्त एव तदसौ समर्थ्यताम् ॥२॥ मन्दमतिप्रतिपात्तिनिमित्तं सौगत ! हेतुमथाभिद्धीथाः। मन्द्मतिप्रतिपत्तिनिमित्तं तर्हिन किं परिजल्पसि पक्षम्''॥३॥२५॥ अथ प्रत्यक्षस्यापि पारार्थ्यं समर्थयन्ते-

प्रत्यक्षपरिन्छिन्नार्थाभिधायि वचनं परार्थ प्रत्यक्षं,

परप्रत्यक्षहेतुलात् ॥ २६॥ यथाऽनुमानप्रतीतोऽर्थः परस्मै प्रतिपाद्यमानो वचनरूपापन्नः परार्थ- मनुमानमुच्यते, तथा प्रत्यक्षप्रतीतोऽपि तथैव परार्थं प्रत्यक्षमिन्युच्यताम् । परप्रत्यायनस्योभयत्राप्यविशिष्टस्वादिति ॥ २६ ॥

एतदुक्लिखन्ति—

यथा पत्रय पुरः स्फुरत्किरणमणिखण्डमण्डिताभरणमा-

रिणीं जिनपतिप्रतिमाम् ॥ २७ ॥

व्यक्तमदः । एवं स्मरणादेरिप यथासम्भवं पारार्थ्यं प्रतिपत्तव्यम् । तथा च वदन्ति-

"स्मरत्यदो दाशराथिभेवन् भवानमुं वनान्ताद्वनिताऽपहारिणम् । पयोधिमावद्धचळज्ञळाविळं विळङ्ख्य ळङ्कां निकषा हनिष्यति" ॥१॥ "परिभावय स एवाऽयं मुनिः पूर्व नमस्कृतः " इत्यादि ॥२०॥ प्रासङ्गिकमभिधाय पक्षहेतुवचनात्मकं परार्थमनुमानमिति प्रागुक्तं समर्थयन्ते—

## पक्षहेतुवचनलक्षणमवयवद्ययमेव परप्रतिपत्तेरङ्गं न दृष्टान्तादिवचनम् ॥ २८ ॥

आदिशब्देनोपनयनिगमनादिश्रहः। एवं च यद् व्याप्युपेतं पक्षधर्मतो-पसंहाररूपं सौगतैः, पक्षहेतुद्दष्टान्तस्वरूपं भादृशाभाकरकापिकैः, पक्षहेतु-दृष्टान्तोपनयनिगमनळक्षणं नैयायिकवैशेषिकाभ्यामनुमानमाम्नायिः, तद्पास्तम् । व्युत्पन्नमतीन् प्रति पक्षहेतुवचसोरेवोपयोगान् ॥२८॥ पक्षप्रयोगं प्रतिष्ठाप्य हेतुप्रयोगप्रकारं दर्शयन्ति—

हेतुप्रयोगस्तथोपपत्यन्यथानुपपत्तिभ्यां द्विप्रकारः ॥२९॥

तथैव साध्यसंभवप्रकारेणैवोपपत्तिस्तथोपपत्तिः । अन्यथा साध्या-भावप्रकारेणानुपपत्तिरेवान्यथानुपपत्तिः ॥२९॥

अमू एव स्वरूपतो निरूपयन्ति-

सत्येवं साध्ये हेतोरुपपत्तिस्तथोपपत्तिः, असति साध्ये हेतोरनुपपत्तिरेवान्यथानुपपत्तिः ॥३०॥

निगद्व्याख्यानम् ॥३०॥

प्रयोगतोऽपि प्रकटयन्ति-

यथा कृशानुमानयं पाकप्रदेशः सत्येव कृशानुमत्त्वे

धूमवत्त्वस्यापपत्तेः, असत्यनुपपत्तेर्वा ॥३१॥

एतद्पि तथैव ॥३१॥ अमुयोः प्रयोगौ नियमयन्ति-

अनयोरन्यतरप्रयोगेणव साध्यप्रतिपत्तौ द्वितीय-

प्रयोगस्यैकत्रानुपयोगः ॥३२॥

अयमर्थ:-प्रयोगयुग्मेऽपि वाक्यविन्यास एव विशिष्यते नार्थः । स चान्यतरप्रयोगेणैव प्रकटीवभूवेति किमपरप्रयोगेण ? इति ॥३२॥

अथ यदुक्तं "न दृष्टान्तादिवचनं परप्रतिपत्तेरङ्गम्" इति । तत्र दृष्टा-न्तवचनं तावन्निराचिकीर्षवस्तद्धि कि परप्रतिपत्त्वर्थ परैरङ्गीकियते ?, किंवा हेतोरन्यथानुपपत्तिनिणीतये?, यद्वाऽविनाभावस्मृतये ?; इति विक-ल्पेषु प्रथमं विकल्पं तावदूषयान्त-

न दृष्टान्तवचनं परप्रतिपत्तये प्रभवति, तस्यां पक्षहेतु-

वचनयोरेव व्यापारोपलब्धेः ॥३३॥

प्रीतपन्नाऽविस्मृतसंबन्धस्य हि प्रमातुरिन्नमानयं देशो धूमवत्त्वा-न्यथानुपपत्तेरित्येतावतेव भवत्येव साध्यप्रतीतिरिति ॥३३॥ द्वितीयं विकल्पं परास्यन्ति–

नच हेतोरन्यथानुपपत्तिनिणीतये, यथोक्ततर्कप्रमा-

णादेव तदुपपत्तेः ॥३४॥

दृष्टान्तवचनं प्रभवतीति योगः ॥३४॥ अत्रेवोपपत्त्यन्तरमुपवर्णयन्ति-

नियतैकाविशेषस्वभावे च दृष्टान्ते साकल्येन व्याप्तेर-योगतो विप्रतिपत्तौ तदन्तरापेक्षायामनवास्थितेर्द्ध-

### र्निवारः समवतारः ॥ ३५ ॥

प्रतिनियतव्यक्तौ हि व्याप्तिनिश्चयः कर्तुमशक्यः। ततो व्यक्त्यन्तरेषु व्याप्त्यर्थे पुनर्देष्टान्तान्तरं मृग्यम् । तस्यापि व्यक्तिरूपत्वेनापरदृष्टान्तापेक्षायामनवस्था स्यात् ॥ ३५ ॥

तृतीयविकरुपं पराकुर्वन्ति-

नाप्यविनाभावरमृतये, प्रतिपन्नप्रतिबन्धस्य व्युत्पन्न-

मतेः पक्षहेतुप्रदर्शनेनैव तत्प्रसिद्धेः ॥३६॥

दृष्टान्तवचनं प्रभवतीति योगः ॥३६॥

अमुमेवार्थे समर्थयन्ते-

अन्तर्व्याप्त्या हेतोः साध्यप्रत्यायने शक्तावशक्तौ च बहिर्व्यातेरुद्भावनं स्वर्थम् ॥३७॥

अयमर्थः--

"अन्तर्ज्याप्तेः साध्यसंसिद्धिशक्तौ बाह्यव्याप्तेर्वर्णनं वन्ध्यमेव । अन्तर्ज्याप्तेः साध्यसंसिद्धशशकौ बाह्यव्याप्तेर्वर्णनं वन्ध्यमेव" ॥१॥ मत्पुत्रोऽयं बहिर्वक्ति, एवंरूपस्वरान्यथातुपपत्तः, इसत्र बहिर्व्याप्त्य-भावेऽपि गमकत्वस्य; स द्यामः तत्पुत्रत्वात्, इतरतत्पुत्रवत्; इसत्र तु तद्भावेऽप्यगमकत्वस्योपस्त्रव्येरिति ॥ ३७ ॥

अथैतयोः स्वरूपमाहु:-

पक्षीकृत एव विषये साधनस्य साध्येन व्याप्तिरन्तर्व्या-तिरन्यत्र तु बहिन्याप्तिः ॥३८॥ यथाऽनेकान्तात्मकं वस्तु सत्त्वस्य तथैवोपपचेरिति, अग्निमानयं देशो धूमवत्त्वात् य एवं स एवं यथा

पाकस्थानमिति च ॥३९॥ जपनयतिगमनयोरिप परप्रतिपत्तौ सामर्थ्यं कदर्थयन्ते-नोपनयतिगमनयोरिप परप्रतिपत्तौ सामर्थ्यं पक्षहे-तुप्रयोगादेव तस्याः सद्भावात् ॥४०॥ न केवलं दृष्टान्तस्येत्यपेरर्थः ॥ ४० ॥ एतदेवाहः-

समर्थनमेव परं परप्रतिपत्त्यङ्गमास्तां तदन्तरेण दृष्टान्तादिप्रयोगेऽपि तदसंभवात् ॥४१॥

प्रयुक्यापि हि दृष्टान्तादिकम् , समर्थनं हेतोरवद्दयं वक्तव्यम् । इत-रथा साध्यसिद्धसंभवादिति तदेवाभिधीयताम् , कि दृष्टान्तादिवचने-न ? इति ॥४१॥

ह्युत्पन्नानाश्रित्व परार्थानुमानमभिधाय मन्दमतीनुद्दिश्य तत् प्रपश्चयन्ति-

# मन्दमतींस्तु व्युत्पाद्यितुं दृष्टान्तोपनयनिगम-नान्यपि प्रयोज्यानि ॥ ४२ ॥

अपिशन्दात्पक्षहेत् , पक्षादिशुद्धयश्च पश्च प्राह्याः । तत उत्कृष्टं दशा-ऽवयवं परार्थानुमानमित्युक्तं भवति । मध्यमं तु नवावयवादारभ्य यावत् द्यवयवम् । जघन्यं पुनः साधनमात्रोपन्यासस्वरूपम् । प्रतिपाद्यानां मन्दृन्युत्पन्नातिन्युत्पन्नत्वात् ।

तदुक्तम्-

"अन्यथाऽनुपपत्त्येकलक्षणं लिङ्गमिष्यते । प्रयोगपरिपाटी तु प्रतिपाद्यातुसारतः"॥१॥ इति ॥४२॥ अथ दृष्टान्तं प्रकटयन्ति–

प्रतिबन्धप्रतिपत्तेरास्पदं दृष्टान्तः ॥ ४३ ॥ प्रतिबन्धो न्याप्तिरिबनाभावः । तत्सारणस्थानं महानसादि दृष्टा-न्तो ब्रेयः ॥ ४३ ॥

भेदतोऽमून् दर्शयन्ति-

स द्वेघा, साधर्म्यतो वैधर्म्यतश्च ॥ ४४ ॥ समानो धर्मो यस्याऽसौ सधर्मा । विसदशो धर्मो यस्याऽसौ विध-र्मा, तयोर्भावः साधर्म्य वैधर्म्य च, ततः ॥ ४४ ॥ आदं प्रकारमाहु:-यत्र साधनधर्मसत्तायामवर्ग्यं साध्यधर्मसत्ता

प्रकाश्यते, स साधम्यदृष्टान्तः ॥६५॥

यथा यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्र विह्नर्यथा महानसः ॥१६॥ े हितीयभेदं दर्शयन्ति-

यत्र तु साध्यामावे साधनस्यावश्यमभावः

प्रदर्श्वते, स वैधर्म्यदृष्टान्तः ॥४०॥ यथाऽग्न्यभावे न भवत्येव धूमो, यथा जलाशये ॥४८॥ जपनयं वर्णयन्ति—

हेतोः साध्यधर्मिण्युपसंहरणमुपनयः ॥४९॥ यथा धूमश्रात्र प्रदेशे ॥५०॥

निगमनं छक्षयन्ति-

साध्यधर्मस्य पुनर्निगमनम् ॥५१॥

साध्यधर्मिण्युपसंहरणमिति योगः ॥५१॥

यथा तस्माद्मिरत्र ॥५२॥

पक्षवचनादीनां पूर्वोचार्यंप्रवर्तितां संज्ञां कथयन्ति-

एते पक्षप्रयोगाद्यः पञ्चाप्यवयवसंज्ञ्या कीर्त्त्यन्ते ॥५३॥

अपिशब्दात् तच्छुद्धीनामप्यवयवसंज्ञा विज्ञेया ॥५३॥ प्रागुक्तमेव हेतुं प्रकारतो दर्शयन्ति–

उक्तलक्षणो हेतुर्द्विप्रकारः, उपलब्ध्यनुपलिधिभ्यां

भिद्यमानलात् ॥५४॥

अथैतयोः साध्यमाहुः-

उपलब्धिर्विधिनिषेधयोः सिद्धिनिबन्धनमनुपलान्धश्र ॥५५॥ यथा चैतदेवं तथा वस्यते ॥५५॥ विधिमभिद्धति-

विधिः सदंशः ॥५६॥

सदसदंशात्मनो वस्तुनो योऽयं सदंशो भावरूपः, स विधिरिस-भिधीयते ॥५६॥

प्रतिषेधं प्रकटयन्ति-

प्रतिषेघोऽसदंशः ॥५७॥

तादृशस्यैव वस्तुनो योऽयमसदृशोऽभावस्त्रभावः, स प्रतिषेध इति गीयते ॥५७॥

अस्येव प्रकारानाहु:-

स चतुर्द्धी प्रागभावः प्रध्वंसाभाव इतरेतराभावो-

ऽत्यन्ताभावश्च ॥५८॥

प्राक् पूर्वे वस्तूत्पत्तेरभावः, प्रध्वसश्चासावभावश्च, इतरस्येतरस्मिन्न-भावः, असन्तं सर्वेदाऽभावः । विधिप्रकारास्तु प्राक्तनेनोचिरे । अतः सृत्रकृद्भिरपि नाभिद्धिरे ॥ ५८ ॥

तत्र प्रागभावमाविभीवयन्ति—

यन्निवृत्तावेव कार्यस्य समुत्पत्तिः सोऽस्य प्रागभावः॥५९॥

्यस्य पदार्थस्य निवृत्तावेव सत्याम्, न पुनरनिवृत्ताविपः; अतिन्या-विप्रसक्तेः । अन्धकारस्यापि निवृत्तौ कचिज्ज्ञानोत्पत्तिदर्शनादन्धकार-स्यापि ज्ञानप्रागभावत्वप्रसङ्गात् । न चैवमपि रूपज्ञानं तन्निवृत्तावेवोत्पद्यत इति तत्प्रति तस्य तत्त्वप्रसक्तिरिति वाच्यम् । अतीन्द्रियदर्शिनि नक्तं-चरादौ च तद्भावेऽपि तद्भावात् । स इति पदार्थः, अस्मेति कार्यस्य ॥५९॥ अत्रोदाहरन्ति-

यथा मृत्पिण्डनिवृत्तावेव समुत्पद्यमानस्य घटस्य मृत्पिण्डः ॥ ६० ॥

प्रध्वंसाभावं प्राहु:-

यदुत्पत्तो कार्यस्यावरयं विपत्तिः सोऽस्य प्रध्वंसाभावः ॥६१॥ यस्य पदार्थस्योत्पत्तौ सत्यां प्रागुत्पन्नकार्यस्यावरयं नियमेन, अन्यथा-तिप्रसङ्गाद् विपत्तिविषटनम्, सोऽस्य कार्यस्य प्रध्वंसाभावोऽभिषी-

यते ॥ ६१ ॥ उदाहरन्ति-

यथा कपालकदम्बकोत्पत्तौ नियमतो विपद्यमानस्य कलशस्य कपालकदम्बकम् ॥ ६२ ॥ इतरेतराभावं वर्णयन्ति—

स्वरूपान्तरात् स्वरूपव्यावृत्तिरितरेतराभावः ॥ ६३ ॥ स्वभावान्तरात्र पुनः स्वस्करपादेव तस्याभावप्रसक्तेः, सरूपव्या-वृत्तिः सस्वभावव्यवच्छेद इतरेतराभावोऽन्यापोहनामा निगद्यते ॥६३॥ बदाहरणमाहः-

यथा स्तम्भस्वभावात् कुम्भस्वभावव्यावृत्तिः ॥ ६४ ॥ असन्ताभावमुपदिशन्ति-

कालत्रयाऽपेक्षिणी हि तादात्म्यपरिणामनिवृत्तिरत्यन्ता-भावः ॥ ६५ ॥

अतीताऽनागतवर्त्तमानरूपकालत्रयेऽपि याऽसौ तादात्म्यपरिणाम-निवृत्तिरेकत्वपरिणतिल्यावृत्तिः, सोऽत्यन्ताभावोऽभिधीयते ॥ ६५ ॥ निवृश्चियन्ति-

### यथा चेतनाऽचेतनयोः ॥ ६६ ॥

न खळु चेतनमात्मतत्त्वमचेतनपुद्रछात्मकतामचकलत्, कलयित, कलयित्वति वा । तचैतन्यविरोधात् । नाष्यचेतनं पुद्रछतत्त्वं चेतनख-रूपताम् । अचेतनत्वविरोधात् ॥ ६६ ॥

अथोपलिंध प्रकारतो दुर्शयन्ति-

उपलब्धेरपि द्वैविध्यमविरुद्धोपलब्धिर्विरुद्धोपलब्धिश्राहिशा

न केवलमुपलन्ध्यनुपलन्धिभ्यां भिद्यमानलेन हेतोर्हेविध्यमित्र-पेरर्थः । अविरुद्धो विरुद्धश्चात्र साध्येन सार्द्धे द्रष्टन्यः । ततस्तस्योपल-न्धिरिति ॥ ६७ ॥

आद्याया भेदानाहु:तत्राविरुद्धोपल्लिधर्विधिसिद्धौ षोढा ॥ ६८ ॥
तानेव व्याख्यान्तिसाध्येनाविरुद्धानां व्याप्यकार्यकारणपूर्वेचरोत्तरचर-

सहचराणामुपलब्धिः ॥ ६९ ॥

ततो व्याप्याऽिवरुद्धोपळिच्यः, कार्योऽिवरुद्धोपळिच्यः, कार्पाऽिव-रुद्धोपळिच्यः, पूर्वचरािवरुद्धोपळिच्यः, उत्तरचरािवरुद्धोपळिच्यः, सह-चरािवरुद्धोपळिच्यः, पर्वचरािवरुद्धोपळिच्यः, सह-पर्यािवरुद्धोपळिच्यः, सह-पर्यािवरुद्धोपळिच्यः, सह-पर्यािवरुद्धापळिच्यािव प्रया्वानन्तरीयकलािव वर्द्यया्यां प्रयाद्वानन्तरीयकलािव वर्द्ययाणं तदुपळिच्याित । अत्र भिश्चभाषते—विधिसिद्धौ स्वभावकार्ये एव साधने साधीयसी, न कारणम्। तस्यावर्द्यतया कार्योत्पादकत्वाभावात्। प्रतिवद्धावस्थस्य मुर्गुरावस्थस्य चाधूमस्यािप धूमध्वजस्य दर्शनात्, अप्रतिवद्धसामध्यम्, उप्रसामग्रीकं च तद्गमकिमिति चेत्। एवमेतत्, किन्तु नैतादश्चमर्वाग्दशाऽवसातुं शक्यमिति ॥ ६९ ॥

तित्रराकर्तुं कीर्तयन्ति-

तमस्विन्यामास्वाद्यमानादाम्रादिफलरसादेकसामग्न्यनु-मित्या रूपाद्यनुमितिमभिमन्यमानैरभिमतमेव किमपि कारणं हेतुतया यत्र शक्तेरप्रतिस्खलनमपरकारणसा-

कल्यं च ॥ ७० ॥

तमखिन्यामिति रूपाप्रत्यक्षलसूचनाय । शक्तरप्रतिस्वलनं सामर्थ्य-स्याऽप्रतिबन्धः । अपरकारणसाकल्यं शेषनिःशेषसहकारिसम्पर्कः । रजन्यां रस्यमानात्किल रसात् तज्जनकसामग्न्यनुमानम्, ततोऽपि रूपा-नुमानं भवति । प्राक्तनो हि रूपक्षणः सजातीयरूपान्तरक्षणलक्षणं कार्य कुर्वन्नेव विजातीयं रसरुक्षणं कार्यं करोतीति प्राक्तनरूपक्षणात्सजातीयो-त्पाद्यरूपक्षणान्तरानुमानं मन्यमानैः सौगतैरनुमतमेव किश्वित्कारणं हेतुः, यिसम् सामर्थ्याप्रतिवन्धः, कारणान्तरसाकरूयं चिनश्चेतुं शक्यते। अथ नैतन् कारणात् कार्यानुमानम्, किन्तु स्वभावानुमानमदः । ईदृशरू-पान्तरोत्पाद्समर्थिमदं रूपमीदृशरसजनकत्वादिस्रेवं तत्स्वभावभूतस्यैव तज्जननसामर्थ्यस्यानुमानादिति चेत्। नन्वेतदिषे प्रतिवन्धाभावकारणा-न्तरसाकरूपनिर्णयमन्तरेण नोपपद्यत एव । तिन्नश्चये नु यदि कारणादेव तस्मात् कार्यमनुमास्यते, तदा किं नाम दुश्चरितं चेतस्वी विचारयेत् ? । एवमस्यत्रच्छाया छत्रादिसादीन्यव्यभिचारनिश्चयादनुमानान्येवेत्युक्तं भवति॥७०॥

अथ पूर्वचरोत्तरचरयोः खभावकार्यकारणहेलनन्तभीवाद्भेदान्तर-त्वं समर्थयन्ते-

पूर्वचरोत्तरचरयोर्न स्वभावकार्यकारणभावै। तयोः कालन्यवहितावनुपलम्भात् ॥७१॥

साध्यसाधनयोस्तादात्म्ये सितस्वभावहेतौ, तहुत्पत्तौ तु कार्ये कारणे पाऽन्तभीवो विभाव्येत । न चैते स्तः । तादात्म्यं हि समसमयस्य प्रयक्षा-वाऽन्तभीवो विभाव्येत । न चैते स्तः । तादात्म्यं हि समसमयस्य प्रयक्षा-वन्तरीयकत्वपरिणामित्वादेरुपपन्नम् । तहुत्पत्तिख्यान्योऽन्यमव्यवहितस्यैव धूमधूमध्वजादेः समधिगता । न तु व्यवहितकालस्य । अतिप्रसक्तेः ॥७१॥ नतु कालव्यवधानेऽपि कार्यकारणभावो भवत्येव, जामद्वोधप्रवोधयोभे-रणारिष्टयोख्च तथा दर्शनादिति प्रतिजानानं प्रज्ञाकरं प्रतिक्षिपन्ति—

न चातिकान्तानागतयोजीय्रदशासंवेदनमरणयोः प्रबोधो-त्पातौ प्रति कारणलं, व्यवहितत्वेन निर्व्यापारलात् ॥७२॥

अयमर्थः । जाप्रइशासंवेदनमतीतम् , सुप्तावस्थोत्तरकालमाविद्वानं वर्तमानं प्रतिः मरणं चानागतं ध्रुयावीक्षणादिकमरिष्टं साम्प्रतिकं प्रति व्यवहितत्वेन व्यापारपराङ्मुखम् , इति कथं तत्तत्र कारणलमवलम्बेतरे । निर्व्यापारस्यापि तत्कल्पने सर्वे सर्वस्य कारणं स्यात्।।७२॥ इद्मेव भावयन्ति-

स्वव्यापारापेक्षिणी हि कार्ये प्रति पदार्थस्य कारणत्वव्य-

वस्था, कुलालस्येव कलशं प्रति ॥७३॥

अन्वयव्यतिरेकावसेयो हि सर्वत्र कार्यकारणभावः।तौ च कार्यस्य कारणव्यापारसव्यपेक्षावेव युज्येते । कुम्भस्येव कुम्भकारव्यापारसव्य-पेक्षाविति ॥७३॥

नतु चातिकान्ताऽनागतयोर्व्यवहितत्वेऽपि व्यापारः कथं न स्या-दित्यारेकामधरयन्ति-

न च व्यवहितयोस्तयोर्व्यापारपरिकल्पनं न्याय्यमति-

यसक्तेः ॥७४॥

तयोरतिक्रान्तानागतयोर्जाग्रद्दशासंवेदनमरणयोः ॥७४॥ अतिप्रसक्तिमेव भावयन्ति-

## परम्पराज्यवहितानां परेषामपि तत्कल्पनस्य निवारयितु-मशक्यत्वात् ॥ ७५ ॥

परेषामिप रावणशङ्कचकवरचीदीनाम्। तत्कत्पनस्य व्यापारकत्पनस्य । अथान्वयव्यतिरेकसमिपान्यः कार्यकारणभावः । ततो व्यवधानाविशेषेऽिप यस्यैव कार्यमन्वयव्यतिरेकावनुकरोति, तदेव तत्कारणम् । अन्यथाऽव्यवधानाविशेषेऽिप किं न काष्ठक्षशानुवत्तत्र स्थित एव शर्कराकणनिकरोऽिप धूमकारणं स्यान् ? ततो नातिप्रसङ्ग इति चेन् । नन्वन्वयस्तद्भावे भावः,
स चात्र तावन् नास्येव । जाभद्रशासंवेदनमरणयोरभाव एव सर्वदा तत्कायोत्पादान् । अथ स्वकाले सतोरेव तयोस्तत्कार्योत्पत्तरन्वयः कथं न स्यादिति चेत्, तर्हीहशोऽयं रावणादिभिरत्यस्यास्येव । सत्यम्, अस्त्येव व्यतिरेकस्तु रिक्त इति चेन् । ननु कोऽयं व्यतिरेको नाम ? तद्भावेऽभाव इति
चेत्, स तर्हि जामदृशासंवेदनादेः कथं स्यात्। तद्भाव एव सर्वदा प्रवोधाद्मभीवात् । स्वकाले त्यभावस्तस्य नास्त्येविति कथं व्यतिरेकः सिद्धिमधिवसेत् १ इति न व्यवहित्योः कार्यकारणभावः संभवति ॥ ७५ ॥

सहचरहेतोरिप स्वभावकार्यकारणेषु नान्तर्भाव इति दर्शयन्ति— सहचारिणोः परस्परस्वरूपपरित्यागेन तादात्म्यानुपपत्तेः, सहोत्पादेन तद्वत्पत्तिविपत्तेश्च, सहचरहेतोरिप प्रोक्तेषु नानुप्रवेशः॥ ७६॥

यदि हि सहसंचरणशीळ्योर्वस्तुनोस्तादात्म्यं स्यात्, तदा परस्पर-परिहारेण खरूपोपळम्भो न भवेत् । अथ तदुत्पत्तिः, तदा पौर्वापर्य-णोत्पाद्मसङ्गात् सहोत्पादो न स्यात् । न चैवम् । ततो नास्य प्रोक्तेषु खभावकार्यकारणेष्वन्तर्भावः ॥ ७६॥

इदानीं मन्दमतिव्युत्पित्तिमित्तं साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां पञ्चावयवां व्याप्याविरुद्धोपलव्धिमुदाहरन्ति-

ध्वनिः परिणतिमान् प्रयत्नानन्तरीयकत्वात् ,यः प्रयत्नान्तरीयकः स परिणतिमान् ,यथा स्तम्भो,यो वा न परि. णतिमान् स न प्रयत्नानन्तरीयको, यथा वान्ध्येयः; प्रयन्त्रानन्तरीयकश्च ध्वनिः, तस्मात्परिणतिमानिति व्याप्यस्य साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिब्धः साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिब्धः साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिब्धः साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिब्धः साध्येनाऽविरुद्धस्योपळि

अत्र ध्वतिः परिणतिमानिति साध्यधमीविशिष्टधर्म्यभिधानस्पा प्रतिज्ञा । प्रयत्नानन्तरीयकत्नादिति हेतुः । यः प्रयत्नानन्तरीयक इत्यादी तु व्याप्तिप्रदर्शनपूर्वौ साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां स्तम्भवान्ध्येयस्पौ दृष्टान्तौ । प्रयत्नानन्तरीयकत्र्यं ध्वनिरित्युपनयः। तस्मात्परिणतिमानिति निगमनम् । यद्यपि व्याप्यत्वं कार्यादिहत्नामप्यस्ति, साध्येन व्याप्यत्वात् । तथापि तन्नेह विवक्षितम्, किन्तु साध्येन तदात्मीभृतस्याकार्यादिरूपस्य प्रयत्नानन्तरीयकत्वादेः स्तरूपित्यदोषः ॥ ७७॥

अथ कार्याऽविरुद्धोपलब्ध्यादीनुदाहरन्ति-

अस्त्यत्र गिरिनिकुक्के घनक्षयो घूमसमुपलम्भादिति कार्यस्य ॥ ७८ ॥ साध्येनाऽविरुद्धस्योपछिधारिति पूर्वसूत्रादिहोत्तरत्र चानुवर्तनी-यम् ॥ ७८ ॥

भविष्यति वर्षे तथाविधवारिवाहविलोकनादिति कारणस्य ॥ ७९ ॥

तथाविधेति सातिशयोत्रतलादिधर्मोपेतलं गृह्यते ॥७९॥

उदेष्यति मुहूर्त्तान्ते तिष्यतारकाः पुनर्वसूदयदर्श-नादिति पूर्वचरस्य॥ ८०॥

तिष्यतारकेति पुष्यनक्षत्रम् ॥८०॥

उद्गुर्मेह्र्त्तीत्पूर्व पूर्वफल्गुन्य उत्तरफल्गुनीनासुद्ग-

मोपलब्धेरित्युत्तरचरस्य ॥ ८१ ॥

अस्तीह सहकारफले रूपविशेषः समास्त्राद्यमानर-

सविशेषादिति सहचरस्य ॥ ८२ ॥

इयं च साक्षात् षोढाऽविरुद्धोपल्रिधिकक्ता। परम्परया पुनः संभव-न्तीयमञ्जेबान्तर्भावनीया। तद्यथा, कार्यकार्योऽविरुद्धोपल्रिधः कार्यावि-रुद्धोपल्र्ड्यो। अभूदत्र कोशः कल्रशोपल्रम्भात् इति। कोशस्य हि कार्ये कुशुल्कस्य चाविरुद्धं कार्यं कुम्भ इत्येवमन्या अप्यत्रवान्तर्भाव-नीयाः ॥८२॥

अधुना विरुद्धोपलब्धिभेदानाहु:-

विरुद्धोपलन्धिस्तु प्रतिषेधप्रतिपत्तौ सप्तप्रकारा ॥८३॥

प्रथमप्रकारं प्राक् प्रकाशयन्ति-

तत्राद्या स्वभावविरुद्धोपलन्धिः ॥८४॥

प्रतिषेध्यस्यार्थस्य यः स्वभावः स्वरूपम् , तेन सह यत् साक्षाद् विरुद्धम् , तस्योपछव्धिः स्वभावविरुद्धोपछव्धिः ॥ ८४॥ एतामुदाहरन्ति-

यथा नास्लेव सर्वथैकान्तोऽनेकान्तस्योपलम्भात् ॥८५॥

स्पष्टो हि सर्वथैकान्तानेकान्तयोः साक्षाद्विग्रेघो भावाऽभावगोरित । नन्वयमनुपछिविद्यहेत्रेव युक्तः ''यावान् कश्चित् प्रतिषेधः स सर्वोऽनुप-छन्धेः' इति वचनादिति चेत्। तन्मछीमसम् । उपछम्भाभावस्यात्र हेतुत्वे-नानुपन्यासात् । अथ विरुद्धयोः सर्वथैकान्तानेकान्तयोविद्विशीतस्पर्श्वारिव प्रथमं विरोधः स्वभावानुपछन्ध्या प्रतिपन्न इसनुपछिधमूछन्त्वात्स्वभावविरुद्धोपछन्धेरनुपछिधमूछन्त्वात्स्वभावविरुद्धोपछन्धेरनुपछिधमूछन्त्वात्स्वभावविरुद्धोपछन्धेरनुपछिधमूछन्त्वात्स्वभावविरुद्धोपछन्धेरनुपछिधमूष्ठन्त्वात्स्वभावविरुद्धोपछन्धेरनुपछिधमूष्ठन्त्वात्स्वभावविरुद्धोपछन्धेरनुपछिष्ठम् प्रति । स्वभावं प्रयुक्तमेविति चेत्, तार्दि साध्यधन्तिण भूषरादौ, साधने च धूमादावध्यक्षीकृते सतीदमप्यनुमानं प्रवर्वतं इति ।।८५॥

विरुद्धोपलब्धेराद्यप्रकारं प्रदर्श शेषानाख्यान्ति-

प्रतिषेध्यविरुद्धव्यासादीनामुपलब्धयः षट् ॥८६॥

प्रतिषेष्येनार्थेन सह ये साक्षाद्विरुद्धासेषां ये ज्याप्ताद्यो ज्याप्य-कार्यकारणपूर्वचरोत्तरचरसहचरासेषासुपछन्धयः षड् भवन्ति । विरुद्ध-ज्याप्तेपछन्धिः, विरुद्धकार्योपछन्धिः, विरुद्धकारणोपछन्धिः, विरु-द्धपूर्वचरोपछन्धिः, विरुद्धोत्तरचरोपछन्धिः, विरुद्धसहचरोपछन्धि-श्चेति ॥८६॥

क्रमेणासामुदाहरणान्याहु:-

विरुद्धव्याप्तोपलिब्धर्यथा नास्त्यस्य पुंसस्तत्त्वेषु

निश्चयस्तत्र सन्देहात् ॥८७॥

अत्र जीवादितत्त्वगोचरो निश्चयः प्रतिषेष्यः, तद्विरुद्धश्चानिश्चयः, तेन व्याप्तस्य सन्देहस्योपलव्यः ॥८७॥

विरुद्धकार्योपलिबर्यथा न विचतेऽस्य क्रोधाचुप-शान्तिर्वदनविकारादेः॥८८॥

वदनविकारस्ताम्रतादिः, आदिशब्दादधरस्फुरणादिपरिग्रहः । अत्र

च प्रतिषेध्यः क्रोधाशुपरामः, तद्विरुद्धस्तद्नुपरामः, तत्कार्थस्य वदनवि-कारादेरुपछन्धिः ॥८८॥

विरुद्धकारणोपल्रिबर्घथा नास्य महर्षेरसत्यं वचः समस्ति

रागद्देषकालुष्याऽकलङ्कितज्ञानसंपन्नत्वात् ॥८९॥

प्रतिषेध्येन ह्यसत्येन सह विरुद्धं सत्यम्, तस्य कारणं रागद्देषका-छुष्याकछिङ्कतज्ञानम्। तत् कुतिश्चत्सूक्ताभिधानादेः सिद्धात् सत्यं साध-यति। तच्च सिद्धादसत्यं प्रतिषेवति ॥८९॥

विरुद्धपूर्वचरोपलब्धिर्यथा नोद्गमिष्यति मुहूर्त्तान्ते पुष्यतारा रोहिण्युद्गमात् ॥९०॥

प्रतिषेध्योऽत्र पुष्यतारोद्गमः, तद्विरुद्धोः सृगज्ञीषोदयः, तदनन्तरं पुनर्वसूदयस्यैव भावात् । तत्पूर्वचरो रोहिण्युदयस्तस्योपछिव्धिः ॥९०॥

विरुद्धोत्तरचरोपल्रन्धियथा नोदगान्मुहूर्तात्पूर्व मृगशिरः पूर्वफल्गुन्युदयात् ॥९१॥

प्रतिषेध्योऽत्र सृगशीर्षोदयः, तद्विरुद्धो मघोदयः, अनन्तरमाद्रौ-द्यादेरेव भावात् । तदुत्तरचरः पूर्वफल्गुन्युदयस्तस्योपछव्यिः ॥९१॥

विरुद्धसहचरोपल्रन्धिर्यथा नास्त्यस्य मिथ्याज्ञानं सम्यग्दर्शनात् ॥९२॥

प्रतिषेध्येन हि मिध्याज्ञानेन सह विरुद्धं सम्यग्ज्ञानम्, तत्सहचरं सम्यग्द्यानम् । तच प्राण्यनुकम्पादेः कुतश्चित् लिङ्गात्प्रसिद्धात्सहचरं सम्यग्ज्ञानं साधयति । इयं च सप्तप्रकाराऽपि विरुद्धोपल्लिधः प्रतिषेध्यनार्थेन साक्षाद्विरोधमाश्रित्योक्ता, परम्परया विरोधाश्रयणेन त्यनेक-प्रकारा विरुद्धोपल्लिधः संभवन्त्यऽत्रैवाभियुक्तैरन्तभावनीया । तद्यथा कार्यविरुद्धोपल्लिधर्यापकविरुद्धोपल्लिधरित त्रयं स्वभावविरुद्धोपल्लिधरीत । तत्र कार्यविरुद्धोपल्लिधर्यथा नात्र देहिनि

दुःसकारणमिति सुखोपलम्भादिति । साक्षादत्र सुखदुःस्वगोविरोधः । प्रितिषेध्यस्वभावेन तुदुःस्वकारणेन परम्परया। व्यापकविरुद्धोपलव्धिर्यथा न सिन्नकषीदिः प्रमाणमञ्चानलादिति । साक्षादत्र ज्ञानलाञ्चानलयो-विरोधः । प्रतिषेध्यस्वभावेन तु ज्ञानलव्याप्येन प्रामाण्येन व्यविद्वतः । कारणविरुद्धोपलव्धिर्यथा नासौ रोमहर्षादिविशेषवान् समीपवर्षत्त-पावकविशेषादिति । अत्र पावकः साक्षाद्विरुद्धः शितेन । प्रतिषेध्यस्व-भावेन तु रोमहर्षादिना शीतकार्येण पारम्पर्येण । ये तुनास्त्रस्य हिमजनितरोमहर्षादिविशेषये भूमात् , प्रतिषेध्यस्य हि रोमहर्षादिविशेषस्य कारणं हिमं तद्विरुद्धोऽप्रिस्तत्कार्यं धूम इत्यादयः कारणविरुद्धकार्य्योपलव्ध्यादिवनत्भावनविरुद्धोपलव्धेर्भेदाः । ते यथासंभवं विरुद्धकार्य्योपलव्ध्यादिव्वन्तर्भावनवीयाः ॥९२॥

सम्प्रत्यनुपलन्धं प्रकारतः प्राहुः-

अनुपलन्धेरिप द्वैरूप्यम् , अविरुद्धानुपलन्धिर्विरुद्धा— नुपलन्धिश्च ॥९३॥

अविरुद्धस्य प्रतिषेध्येनार्थेन सह विरोधमप्राप्तस्यानुपल्लिधराविरु-द्धाऽनुपल्लिधः । एवं विरुद्धानुपल्लिधरापि ॥९३॥ सम्प्रत्यविरुद्धानुपल्ल्भोर्निषेधसिद्धौ प्रकारसङ्ख्यामाख्यान्ति–

तत्राविरुद्धानुपलन्धिः प्रतिषेधावबोधे सप्तप्रकारा ॥९४॥ अमृनेव प्रकारान् प्रकटयन्ति—

प्रतिषेध्येनाविरुद्धानां स्वभावव्यापककार्वकारणपूर्वच-

रोत्तरचरसहचराणामनुपळिन्धः ॥९५॥

एवं च स्वभावानुपल्लियः, ज्यापकानुपल्लियः, कार्यानुपल्लियः, कारणानुपल्लियः, पूर्वचरानुपल्लियः, उत्तरचरानुपल्लियः, सहचरानु-पल्लियोते ॥९५॥

क्रमेणामूरुदाहरन्ति-

स्वभावानुपलिधर्थथा नास्सत्र भूतले कुम्भ उपलिध-

लक्षणप्राप्तस्य तत्स्वभावस्यानुपलम्भात् ॥९६॥

उपलिब्बलक्षणप्राप्तस्येति उपलिब्बर्जानम् , तस्य लक्षणानि कारणावि चक्षुरादीनि, तेब्बुपलिब्बर्लेक्ष्यते जन्यत इति यावत् तानि प्राप्तः, जनक-लेनोपलिब्बर्कारणान्तर्भावात् स तथा दृश्य इत्यर्थस्तस्यानुपलम्भात्।।९६॥

ब्यापकानुपलिधर्यथा नास्यत्र प्रदेशे पनसः पादपानु-

पलब्धेः ॥९७॥

कार्यानुपलिधर्यथा नास्सत्राप्रतिहतराक्तिकं बीजमङ्कु-रानवलोकनात् ॥९८॥

अप्रतिहतशक्तिकलं हि कार्य प्रत्यप्रतिबद्धसामर्थ्यलं कथ्यते । तेन बीजमात्रेण न व्यभिचारः ॥९८॥

कारणाऽनुपलिबर्घथेथा न सन्त्यस्य प्रशमप्रभृतयो भावा-स्तन्त्वार्थश्रद्धानाभावात् ॥९९॥

प्रश्नमप्रभृतयो भावा इति प्रश्नमसंवेगौनेवेदानुकम्पास्तिक्यल्खण-जीवपरिणामविशेषाः। तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनं तस्याऽभावः कुतोऽपि देवद्रव्यभक्षणादेः पापकर्मणः सकाशात्सिद्ध्यंस्तत्त्वार्थश्रद्धानकार्यभू-तानां प्रश्नमादीनामभावं गमयति ॥९९॥

पूर्वचरानुपलन्धिर्यथा नोद्गमिष्यति मुहूर्चान्ते स्वाति-नक्षत्रं चित्रोद्यादर्शनात् ॥१००॥

उत्तरचरानुपलिब्धर्यथा नोदगमत् पूर्वभद्रपदा मुहू-चीत्पूर्वमुचरभद्रपदोद्गमानवगमात् ॥१०१॥ सहचरानुपलिब्धर्यथा नास्लस्य सम्यग्ज्ञानं सम्यग्-दर्शनानुपलब्धेः ॥१०२॥ इयं च सप्तधाऽप्यनुपलन्धिः साक्षादनुपलम्मद्वारेण, परम्परया पुन-रेषा सम्भवन्सत्रेवाऽन्तर्भावनीया । तथाहि । नास्ति एकान्तनिरन्वयं तत्त्वम्, तत्र क्रमाक्रमानुपलन्धेरिति या कार्यव्यापकानुपलन्धः, निरन्व-यतत्त्वकार्यस्यार्थिक्रियारूपस्य यद्यापकं क्रमाक्रमरूपं तस्यानुपलम्भस-द्वावात्, सा व्यापकानुपलन्धावेव प्रवेशनीया । एवमन्या अपि यथा-सम्भवमास्वेव विशन्ति ॥१०२॥

विरुद्धानुपल्रिंध विधिसिद्धौ भेदतो भाषन्ते-

विरुद्धानुपलन्धिरतु विधिप्रतीतौ पञ्चधा ॥१०३॥ तानेव भेदानाहु:-

विरुद्धकार्यकारणस्वभावव्यापकसहचरानुपलम्भ-

भेदात्॥ १०४॥

विधेयेनार्थेन विरुद्धानां कार्यकारणस्वभावन्यापकसह्चराणामतुप-लम्भा अनुपल्रन्थयस्तैर्भेदो विशेषस्तस्मात् । ततश्च विरुद्धकार्यानु-पल्रन्थः, विरुद्धकारणानुपल्रन्थः, विरुद्धस्वभावानुपल्रन्थः, विरुद्ध-न्यापकानुपल्रन्थः, विरुद्धसह्चरानुपल्लन्धिश्चेति॥१०४॥

क्रमेणैतासामुदाहरणान्याहु:-

विरुद्धकार्यानुपलिबधर्यथाऽत्र शरीरिणि रोगातिशयः

समस्ति, नीरोगव्यापारानुपलब्धेः ॥१०५॥

विधेयस्य हि रोगातिशयस्य विरुद्धमारोग्यम्, तस्य कार्ये विशिष्टो व्यापारः,तस्यानुपळविषरियम् ॥१०५॥

विरुद्धकारणानुपलन्धिर्यथा विद्यतेऽत्र प्राणिनि कष्टमिष्ट-

संयोगाभावात् ॥१०६॥

अत्र विधेयं कष्टम्, तद्विरुद्धं सुखम्, तस्य कारणं इष्टसंयोगः, तस्यानुपळाव्यरेषा ॥ १०६ ॥

## विरुद्धस्वभावातुपरुन्धिर्यथा वस्तुजातमनेकान्तात्म-कमेकान्तस्वभावातुपरुम्भात् ॥१०७॥

वस्तुजातमन्तरङ्गो बहिरङ्गश्च विश्ववर्ती पदार्थसार्थः। अस्यते गम्यते निश्चीयत इत्यन्तो धर्मः, न एकोऽनेकः, अनेकश्चासावन्तश्चानेकान्तः। स आत्मा स्वभावो यस्य वस्तुजातस्य तदनेकान्तात्मकं सदसदाद्यनेकधर्मान्तमकमित्यर्थः। अत्र हेतुः एकान्तस्वभावस्य सदसदाद्यन्यतरधर्मावधारण-स्वरूपस्वातुपल्लम्भादिति । अत्र विधेयेनानेकान्तात्मकलेन सह विरुद्धः सदाद्येकान्तस्वभावः, तस्यातुपल्लियसो ॥१०७॥

विरुद्धव्यापकानुपलिब्धर्यथा अस्त्यत्र च्छाया, औष्ण्या-नुपलब्धेः ॥१०८॥

विधेयया छायया विरुद्धस्तापः, तद्व्यापकमौष्ण्यम्, तस्यानुपल-विधरियम् ॥१०८॥

विरुद्धसहचरानुपलन्धर्यथा अस्त्यस्य मिथ्याज्ञानं, सम्यग्दर्शनानुपलन्धेः ॥१०९॥

विधेयेन मिथ्याज्ञानेन विरुद्धं सम्यग्ज्ञानम्, तत्सहचरं सम्यग्-दर्शनम्, तस्यानुपछन्धिरेषा ॥१०९॥

इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविराचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यल्लघुटीकायां स्मरणप्रत्यभिज्ञान-तर्कात्रुमानस्वरूपीनर्णयस्तृतीयः परिच्छेदः ॥

## <sub>अईम्</sub> ऋथ चतुर्थः परिच्छेदः ।

संप्रति परोक्षस्य पञ्चमप्रकारमागमाख्यं बहु वक्तव्यलात् परिच्छेदा-न्तरेणोपदिज्ञान्ति–

## आप्तवचनादाविभूतमर्थसंवेदनमागमः ॥ १॥

आप्तः प्रतिपाद्यिष्यमाणस्त्ररूपः, तद्वचनाज्ञातमर्थज्ञानमागमः। आगम्यन्ते मर्याद्याऽवद्युध्यन्तेऽर्था अनेनेत्यागमः॥१॥

नतु यद्यर्थसंवेदनमागमः, तर्हि कथमाप्तवचनात्मकोऽसौ सिद्धा-न्तविदां प्रसिद्ध इत्याशङ्कथाऽऽहु:-

### उपचारादाप्तवचर्न च ॥ २ ॥

प्रतिपाद्यज्ञानस्य ह्याप्तवचनं कारणिमिति कारणे कार्योपचारात् तद् प्यागम इत्युच्यते, अनन्योपायताख्यापनार्थम्। अत्रैवं वदन्ति काणादाः— शब्दोऽनुमानम्, ज्याप्तिप्रहणवलेनार्थप्रतिपादकत्वाद्, धूमवत्, इति । तत्र हेतोरामुखे कूटाकूटकार्षपणनिरूपणप्रवणप्रस्रक्षेण ज्यभिचारः, तथाभूतस्थापि तत्प्रस्वस्थानुमानरूपताऽपायात्। आः! कथं प्रसक्षं नाम भूत्वा ज्याप्तिप्रहणपुरस्सरं पदार्थं परिच्छिन्द्यात् ? जन्मीलितं हि चेहो-चनम्, जातमेव परीक्षकाणां कूटाकूटिववेकेन प्रसक्षिति क ज्याप्ति-प्रहणावसर इति चेत्, एतदेवान्यत्रापि प्रतीहि । तथाहि । समुचारितश्रेद् ध्विनः; जातमेव जनस्य शब्दार्थसंवेदनामिति क ज्याप्तिम्रहणावकाशः इति । एवं तिह नालिकेरद्वीपवासिनोऽपि पनसश्चवत् तद्र्थसंवित्तः स्यादिति चेत्, कि नापरीक्षकस्यापि कार्षापणे कूटाकूटिवेवेकेन प्रत्यक्षीत्पत्तिः ? । अथ यावानेताहशाविशेषसमाकालितकलेवरः कार्षापणः, तावानशेषः कूटो-ऽकूटो वा निष्टङ्कनीयस्त्रयाः इत्युपदेशसाहायकापेक्षं चक्षुरादि तिह्वेके कौशलंकल्यतिः नचापरीक्षकस्यायं प्राक् प्रावर्त्ति चेत्, तिर्ह शब्दोऽपि यावान् पनसशब्दस्तावान् पनसार्थवाचक इति संवित्तिसहायः तत्प्रति-

पादने पटीयान् ; नच नाष्टिकेरद्वीपवासिनः प्रागियं प्रादुरासीदिति कथं तस्य तत्प्रतीतिः स्यात् ?। अथैतादृशसंवेदनं व्याप्तिसंवेदनरूपमेव, तद्पेक्षायां च शब्दार्थज्ञानमनुमानमेव भवेदिति चेत्, कूटाकूटकार्षापण-विवेकप्रत्यक्ष्मिप किन्न तथा ?। तत्रापि तथाविधोपदेशस्य व्याप्युङ्रेख-स्वरूपत्वात्। अथ व्याप्तेः प्राक् प्रवृत्ताविप तदानीमभ्यासदशापन्नत्वेनान-पेक्षणात् प्रत्यक्षमेवैतत् , तद्पेक्षायां तु भवत्येवैतद्नुमानम् ,कूटोऽयं कार्षा-पणः, तथाविधविशेषसमन्वितत्वात्, प्राक्षेक्षितकार्षापणवत्, इति चेत्, एतदेव समस्तमन्यत्रापि तुल्यं विदाङ्करोतु भवान् । न खल्वभ्यासदशायां कोऽपि व्याप्तिं शब्देऽप्यपेक्षते, सहसैव तज्ज्ञानोत्पत्तेः। अनभ्यासे तु को नाम नानुमानतां मन्यते ? यथा कस्यचिद्विस्मृतसङ्केतस्य कालान्तरे पनसशब्दश्रवणे; यः पनसशब्दः स आमूलफलेमहिविटिपविशेषवा-चकः, यथा यज्ञदत्तोक्तः प्राक्तनः, तथा चायमपि देवदत्तोक्त इति । एवं च पक्षेकदेशे सिद्धसाध्यता, शब्दोऽनुमानमित्यत्र सकलवाचकानां पक्षीकृतानामेकदेशस्यानुमानरूपतया स्तीकृतत्वात् । यस्त्वागमरूपतया स्वीकृतः शब्दः, तत्राभ्यासद्शापन्नत्वेन व्याप्तिप्रहणापेक्षेव नास्ति । अन्यथा कूटाकूटकार्षापणप्रसक्षेण व्यभिचारापत्तेः । तथा च हेतोर-सिद्धिः। एवं च (शब्दलस्य व्याप्तिग्रहणानपेक्षत्वे सिद्धे) विवादास्पदः शब्दो नातुमानम्, तद्विभिन्नसामग्रीकत्वात्, कूटाकूटकार्षापणविवेक-प्रयक्षवत्, इति सिद्धम् । किंच । वाचामनुमानमानतामातन्वानोऽसौ कथं पक्षधर्मतादिकमादर्शयेत् ?। चैत्रः ककुदादिमदर्थविवक्षावान् , गोश-ब्दोचारणकर्तृत्वात्, अहमिव; इतीत्थमिति चेत्, नन्वतो विवक्षामात्रस्यैव प्रतीतिः स्यात्, तथा च कथमर्थे प्रवृत्तिर्भवेत् ?। विवक्षातोऽर्थसिद्धिरिति चेत्।मैवम्।अस्यास्तत्र्यभिचारात्, अनाप्तानां अन्यथाऽपि तदुपल्ब्धेः। अथ यथा प्रोक्ताच्छन्दात् तथाऽऽप्तविवक्षाऽतोऽक्षुणैवार्थसिद्धिर्भविष्य-तीति चेत् । सत्यम् । किन्त्वप्रतीतिपराहतैवेयं परम्परा, शब्दश्रुतौ सत्यां प्रतीत्यन्तराव्यवहितस्यैव अर्थस्य संवेदनात्, यथा छोचनव्यापारे सति रूपस्य। अपि च। अप्रातीतिकैताद्यकल्पनामहापातकं क्रियतां नाम, यदि नान्या गतिः स्यात्, अस्ति चेयं, शब्दस्य स्वाभाविकवाच्यवाचकभावसं- बन्धद्वारेण अर्थप्रत्यायकत्वोपपत्तेः । एतच "स्वाभाविकसामर्थ्यसम-याभ्यां-" इत्यादि सुत्रे निर्णेष्यते ॥ २ ॥

**उदाहरन्ति**—

समस्यत्र प्रदेशे रत्निधानं सन्ति रत्नसानुप्रभृतयः ॥३॥ वक्ष्यमाणळीकिकजनकादिळेकोत्तरतीर्थकराद्यपेक्षया क्रमेणोदाहर-

णोभयी ॥ ३॥

आप्तस्वरूपं प्ररूपयन्ति-

अभिधेयं वस्तु यथावस्थितं यो जानीते यथाज्ञानं चाभिधत्ते स आप्तः ॥ ४ ॥

आप्यते प्रोक्तोऽथोऽस्मादित्याप्तः। यद्वा, आप्ती रागादिदोषक्षयः सा विद्यते यस्येत्यर्शआदित्वादति आप्तः। जानन्नपि हि रागादिमान् पुमानन्यथाऽपि पदार्थान् कथयेत्, तत्व्यवच्छित्तये यथाज्ञानमिति। तदुक्तम्—

ँ"आगमो ह्याप्तवचनमाप्तिं दोषक्षयं विदुः।

श्लीणदोषोऽनृतं वाक्यं न त्र्याद्धेत्वसम्भवात्" ॥ १ ॥ इति । आभिधानं च ध्वनेः परम्परयाऽप्यत्र द्रष्टव्यम्। तेनाक्षरिवेछेखनद्वारेण, अङ्कोपदर्शनमुखेन, करपङ्क्यादिचेष्टाविशेषवशेन वा शब्दस्मरणाद्यः परोक्षार्थविषयं विज्ञानं परस्योत्पाद्यति, सोऽप्याप्त इत्युक्तं भवति । स च सर्यमाणः शब्द आगम इति ॥ ४ ॥

कस्मादमूदशस्यैवाप्तत्वमित्याहु:-

तस्य हि वचनमविसंवादि भवति ॥ ५॥

यो हि यथावस्थिताभिधेयवेदी; परिज्ञानानुसारेण तदुपदेशकुशलम्र भवति तस्यैव यस्माद्धचनं विसंवादशून्यं संजायते । मूदवश्वकवचने विसंवादसंदर्शनात्। ततो यो यस्मावश्वकः, स तस्माप्त इति ऋष्यार्थन्छे-च्छसाधारणं वृद्धानामाप्तलक्षणमन्त्र्दितं भवति ॥ ५ ॥

आप्तभेदौ दर्शयन्ति-

स च देघा लौकिको, लोकोत्तरश्च ॥ ६ ॥

ह्येके सामान्यजनरूपे भवो छौकिक:। ह्येकादुत्तरः प्रधानं मोक्षमा-र्गोपदेशकलाह्येकोत्तरः ॥ ६ ॥

तावेव वदन्ति-

हौिकको जनकादिर्होंकोत्तरस्तु तीर्थकरादिः॥ ७॥

प्रथमादिशब्देन जनन्यादिमहः । द्वितीयादिशब्देन तु गणधरादि-ग्रहणम् । ये तु श्रोत्रियाः श्रुतेरपौरुषेयत्वे पौरुषं स्फोरयांचकुः, ते कीदशीं श्रुतिममूमास्थायः किं वर्णरूपाम्, आनुपूर्वीरूपांवा। यदि प्राचि-कीम्, तदस्पष्टम्, उपरिष्ठात् ''अकारादिः पौद्गालिको वर्णः'' इत्यत्र वित्रास्यमानत्वादस्याः । अथोदीचीनाम्, तर्हि तत्र तत्यतीतौ प्रत्यक्षम्, अनुमानम्, अर्थापत्तिः, आगमो वा प्रमाणं प्रणिगदोत । न प्रतिक्षम्, अस्य तादात्विकमावस्वभावावभासमात्रचरित्रपवित्रत्वात् ।

"सम्बद्धं वर्त्तमानं च गृह्यते चक्षुरादिना" इति वचनात् ।

वैव श्रुतिमंया प्रागध्यगाथि, सैवेदानीमपीति प्रत्यभिज्ञाप्रस्थमक्षूणं छक्ष्यत एवास्याः सदात्वमवद्योतयदिति चेत्, नन्वसौ "समुद्यमात्रमिदं कछेवरम्" इत्यादिछोकायतागमेष्वप्येकरसैवास्तीति तेऽपि तथा स्त्यः, तथा च तत्पिठतानुष्ठानिष्ठा पिटष्ठता विप्राणामिप प्राप्नोति, अन्यथा प्रत्यवायसंभवात् । अथात्रेयमिभ्यानान्तरानुपल्मेम बाध्यते, किं न श्रुताविपि ? । अभिव्यक्त्यभावसंभवी तदानी-मनुपल्मः श्रुतौ नाभावनिबन्धन इति चेत्, किं न नास्तिकसिद्धान्ते-ऽत्येवम्, इति सकछं समानम् । किंच । अनुभवानुचरणचतुरं प्रत्यभिज्ञानम्, अनुभवश्च प्रायेण प्रत्यभिज्ञां ताद्भविकीम्, जातिस्प्रत्यादिम्मतः कस्तापि कतिपयभवविषयां च प्रभावियतुं प्रभुः; इति कथमनादौ काले केनापि नेयं श्रुतिः सूत्रिता, इति प्रकटियतुं पटीयसीयं स्तात् ? । तन्न तन्न प्रत्यक्षं क्षमते । नाप्यनुमानम्, तद्धि कर्त्रस्मरणम्, वेदाध्ययन्वाच्यलम्, काललं वा । तत्रैतेषु सर्वेष्वपि प्रत्यक्षानुमानागमवाधितलं तावत्यस्रद्येषः । तत्र प्रत्यक्षवाधः तावत्, तथाविधमठपीठिकाप्रतिष्ट-शठवरपध्वधूद्गातहोत्प्रायप्रचुरखण्डिकेषु यजुःसामर्च चर्चसरां युग-

पत् पूक्कवेत्सु कोलाहलमभी कुर्वन्तीति प्रसक्षं प्रादुरस्त, तेन चापौरुषेयलपक्षो वाध्यते । अभिन्यक्तिसद्भावादेवेयं प्रतीतिरिति चेत्,
तिंहं हंसपक्षादिहस्तकेष्विपि कि नेयं तथा १ इति तेऽिष नित्याः स्युः ।
वणीयण्यमाणवर्णन्यक्तिन्यपाकरणं चेहाप्यनुसन्धानीयम् । श्रुतिः पौरुवर्षी, वणीयात्मकत्वात्, कुमारसंभवादिवत्, इत्यनुमानवाधः । पुरुषो
हि परिभान्याभिष्यभावस्वभावं तद्नुगुणां प्रन्थवीथीं प्रथ्नाति, तद्भावे
कौतस्कृतीयं संभवेत् १।यदि हि शङ्कसमुद्रमेघादिभ्योऽपूरुषेभ्योऽिष कदाचित् तदात्मकं वाक्यमुपलभ्येत, तदाऽत्रापि संभान्येत, नचैवम् । अथ
वर्णाद्यात्मकत्वमात्रं हेत्चिकीर्षितं चेत्, तदानीमप्रयोजकम्, वस्मीकस्य कुलालपूर्वकत्वे साध्ये मृद्विकारत्ववत् । अथ लौकिकस्रोकादिविलक्षणं तत् नार्हं विरुद्धम्; साधनसूर्त्यं च कुमारसंभवादिनिदर्शनम् , तत्रैव
साध्ये विभिन्नमृद्विकारत्ववत्, कूटदृष्टान्तवचेति चेत् । नैतचतुरस्तम् ।
यतस्तन्मार्द्धक्तं हुः; न चाप्रयोजकम्, विरिष्टवणीद्यात्मकत्वस्यैव काप्यसंभवाद् । हुः;शवदुर्भणत्वादेस्तु श्रुतिविरोषस्य-

"नांष्ट्रास्वाष्ट्रारिराष्ट्रे न, भ्राष्ट्र नादंष्ट्रिणो जनाः ।
धार्तराष्ट्राः सुराष्ट्रे न, महाराष्ट्रे तु नोष्ट्रिणः" ॥१॥
इलादौ लौकिकश्लोके सविशेषस्य सद्भावात् । अभ्यधिष्मिह च
"यत् कौमारकुमारसंभवभवाद् वाक्यान्न किश्चित् कचित् ।
वैशिष्ट्यं श्रुतिषु स्थितं तत इमाः स्युः कर्तृशून्याः कथम्" इति ।

"प्रजापतिर्वेदमेकमासीत्, नाहरासीत्, नरात्रिरासीत्; स तपोऽतप्यत्,
तस्मात्तपनः; तपनाबत्वारो वेदा अजायन्त" इति स्वकर्तृप्रतिपादकागमबाधः । नतु नायमागमः प्रमाणम्, भृतार्थाभिधायकत्वात्, कार्य एव हार्थे
वाचां प्रामाण्यम्, अन्वयव्यतिरेकाभ्यां छोके कार्यान्वितेषु पदार्थेषु पदानां
शक्त्यवगमादिति चेत्। तदम्हील्म्। कुश्लोदक्तसम्पर्ककर्कशः साधूपास्याप्रसङ्ग इत्यादेर्भृतार्थस्यापि शब्दस्य लोके प्रयोगोपलम्भात् । अथात्रापि
कार्यार्थतेत्, तस्मादत्र प्रवर्ततत्व्यमिल्यवगमादिति चेत्, स तर्ह्यवगम औपदेशिक औपदेशिकार्थकृतो वा भवेत् । न तावदादाः, तथाविधोपदेशाश्र-

वणात्। द्वितीयस्तु स्थात्; न पुनस्तत्रोपदेशस्य प्रामाण्यम्, अस्य स्वार्थ-प्रथामात्रचरितार्थत्वात्। प्रतिपाद्कत्वेनैव प्रमाणानां प्रामाण्यात्। अन्यथा प्रवृत्ताविव तत्साध्यार्थेऽपि प्रामाण्यप्रसङ्गात्।प्रत्यक्षस्य च विवक्षितार्थवत् तत्साध्यार्थिक्रियाऽपि प्रमेया भवेत्, तस्मात् पुरुषेच्छाप्रतिबद्धवृत्तिः प्रवृ-त्तिरस्तु।मा वा भूत्,प्रमाणेन पदार्थपरिच्छेदश्चेत् चक्राणः, तावतैव प्रेक्षा-वतोऽपेक्षाबुद्धेः पर्यवसानात्, पुण्यं प्रामाण्यमस्यावसेयम्। यद्वा, अस्तु तस्मादत्र प्रवर्त्तितन्यमित्यवगमात् कुशलोदकेत्यादिवाक्यानां प्रामाण्यम्, किंतु तद्वदेव वेदे कर्तृप्रतिपादकागमस्यापि प्रामाण्यं प्रासाङ्कीदेवेति सिद्ध भागमवाघोऽपि । यत्तु कर्त्रसारणं साधनम् , तदविशेषणं सविशेषणं वा वण्येत । प्राक्तनं, तावत् पुराणकूपप्रासादारामविहारादिभिर्व्यभिचारि, तेषां कर्त्रसारणेऽपि पौरुषेयत्वात् । द्वितीयं तु सम्प्रदायाव्यवच्छेदे सति कर्त्रस्मरणादिति व्यधिकरणासिद्धम्, कर्त्रस्मरणस्य श्रुतेः शुन्यत्राश्रये पुंसि वर्त्तनात्। अथापीरुषेयी श्रुतिः; संप्रदायाव्यवच्छेदे सर्वे स्पर्मायमाणक-र्नृकलात्, आकाशवत्, इत्यतुमानरचनायामनवकाशा व्याधिकरणासि-द्धिः। मैवम्। एवमपि विशेषणे सन्दिग्धासिद्धतापत्तेः।तथाहि ।आदिम-तामि प्रासादादीनां सम्प्रदायो व्यविच्छद्यमानो विलोक्यते, अनादेखु श्रुतेरच्यवच्छेदी सम्प्रदायोऽद्यापि विद्यत इति मृतकमुष्टिबन्धमन्वका-र्षीतु ; तथा च कथं न सन्दिग्धासिद्धं विशेषणम् १। विशेष्यमप्युभयासि-द्धम् ,वादिप्रतिवादिभ्यां तत्र कर्तुः स्मरणात् । ननु श्रोत्रियाः श्रुतौ कर्त्तारं सारन्तीति मृषोद्यम्, श्रोत्रियापशदाः खल्वमी इति चेत्, नतु यूयमा-म्नायमाम्नासिष्ट तावत्, ततो ''यो वै वेदांश्च प्रहिणोति'' इति, प्रजापितः सोमं राजानमन्त्रसृजत् ततस्त्रयो वेदा अन्त्रसृजन्त" इति च स्त्रयमेव स्वस्य कर्त्तारं स्मरयन्तीं श्रुतिं विश्रुतामश्रुतामिव गणयन्तो यूयमेव श्रो-त्रियापशदाः किं न स्यात ?। किंच। कण्वमाध्यंदिनतित्तिरिप्रभृतिमुनि-नामाङ्किताः काश्चन शाखाः, तत्कृतलादेव, मन्वादिस्मृत्यादिवत् । उत्स-न्नानां तासां कल्पादौ तैर्देष्टलात्, प्रकाशितलाद्वा तन्नामचिह्नेऽनादौ काले ऽनन्तमुनिनामाङ्कितलं तासां स्यात्। जैनाश्च कालासुरमेतत्कत्तीरं सारन्ति । कर्तृविशेषे विप्रतिपत्तेरप्रमाणमेवैतत्सारणमिति चेत् । नैवम्।



बतो यत्रैव विप्रतिपत्तिः, तदेवाऽप्रमाणमस्तु, न पुनः कर्नृमात्रस्मरणमपि।

"वेदस्याध्ययनं सर्वे गुर्वेध्ययनपूर्वकम् । वेदाध्ययनवाच्यलादधुनाऽध्ययनं यथा ॥ १ ॥ अतीतानागतौ काळौ वेदकारविवर्जितौ । काळलात्, तद्यथा काळो वर्त्तमानः समीक्ष्यते" ॥२॥

इति कारिकोक्ते वेदाध्ययनवाच्यत्वकाल्ये अपि हेत्, 'कुरङ्गश्रङ्ग-भङ्कारं कुरङ्गाक्षीणां चेतः' इति वाक्याध्ययनं गुर्वध्ययनपूर्वकम्, एत-द्वाक्याध्ययनवाच्यत्वात्, अधुनातनाध्ययनवत्; अतीतानागतौ कालौ प्रकान्तवाक्यकर्त्वर्जितौ, काल्रत्वात्, वर्त्तमानकाल्वत्, इतिवदप्रयो-जकत्वात्, अनाकर्णनीयौ सकर्णानाम्। अथार्थापत्तरपौरुषेयत्वनिर्णयो वेदस्य। तथाहि— संवादविसंवाददर्शनादर्शनाभ्यां तावदेष निःशेषपूरुषैः प्रामाण्येन निरणायि। तन्निर्णयश्वास्य पौरुषेयत्वे दुरापः।

यत:-

"शब्दे दोषोद्भवस्तावद् वक्त्रधीन इति स्थितिः । तदभावः कवित्तावद् गुणवद्धकृकत्वतः ॥ तद्गुणैरपक्तष्टानां शब्दे सकान्यसंभवात्। वेदे तु गुणवान् वक्ता निर्णेतुं नैव शक्यते ॥ तत्रश्च दोषाभावोऽपि निर्णेतुं शक्यतां कथम् १ । वक्त्रभावे तु सुझानो दोषाभावो विभाव्यते ॥ यस्माद्रकुरभावेन न स्युरोषा निराश्रयाः"।

ततः प्रामाण्यनिर्णयान्यथानुपपत्तेरपौरुषेयोऽयमिति । अस्तु ताव-दत्र कृपणपञ्चपरम्पराप्राणन्यपरोपणप्रगुणप्रजुरोपदेशापित्रत्रत्नादप्रमा-णमेवैष इत्यनुत्तरोत्तरप्रकारः । प्रामाण्यनिर्णयेऽप्यस्य न साध्यसिद्धिः, विरुद्धत्वाद्, गुणवद्वत्तृकतायामेव वाक्येषु प्रामाण्यनिर्णयोपपत्तेः । पुरुषो हि यथा रागादिमान् मृषावादी, तथा सत्यशौचादिमानवित्तथव-चनः समुपल्ड्यः । श्रुतौ तु तदुभयामावे नैरर्थक्यमेव मवेत् । कथं वक्तुर्गुणित्वनिश्चयर्ञन्दसीति चेत्, कथं पितृपितामहप्रपितामहादेरप्य- सौ ते स्यात् ? येन तद्धस्तन्यसाक्षरश्रेणेः, पारम्पर्योपदेशस्य वाऽनुसा-रण प्राह्यदेयनिधानादौ निःशङ्कं प्रवर्त्तेथाः। कचित्संवादाक्षेत्, अत एवान्यत्रापि प्रतीहि । कारीर्यादौ संवाददर्शनात् । कादाधित्कविसंवादस्तु सामप्रीवैगुण्यात् त्वयाऽपि प्रतीयत एव, प्रतीताप्तलोपदिष्टमन्त्रवत् । प्रतिपादित्रश्च प्राक् रागद्वेषाज्ञानशृत्यपुरुषविशेषानिर्णयः। किंच । अस्य व्याख्यानं तावत् पौरुषेयमेव, अपौरुषेयत्वे भावनानियोगादिविरुद्धव्याख्यानं तावत् पौरुषेयमेव, अपौरुषेयत्वे भावनानियोगादिविरुद्धव्याख्यानं तावत् पौरुषेयमेव, अपौरुषेयत्वे भावनानियोगादिविरुद्धव्याख्यानेदाभावप्रसङ्गात्, तथाच को नामात्र विश्वस्मो भवेत् ? । कथं चैतद्धविर्गीतिरिपि ?; तत्रोभयस्यापि विभावनात् । अन्यथा त्वर्द्धजरती-यम् । नच कौकिकार्थानुसारेण मदीयोऽर्थः स्थापनीय इति श्रुतिरेव स्वयं वक्ति, नच जैमिन्यादाविप तथा कथयति प्रत्य इत्यागैरुषेयव-चसामर्थोऽप्यन्य एव कोऽपि संभाव्येत । पौरुषेयगिणामिप म्लेच्छार्य-वाचामेकार्थ्य नास्ति, किं पुनरपौरुषेयवाचाम् । ततः परमक्रपापीयूष-प्रावितान्तःकरणः कोऽपि पुमानिर्होषः प्रसिद्धार्थैर्ध्वनिभिः साध्यायं विधाय व्याख्याति, इदानीतनप्रन्थकारवत्, इति युक्तं परयामः।

अवोचाम च-

आगमोऽपि नाऽपौरुषेयत्वमाख्याति। पौरुषेयत्वाविष्कारिण एवा-स्योक्तवस्तद्भावात्। अपि च। इयमातुपूर्वी पिपीलिकादीनाभिव देश-कृता, अङ्कुरपत्रकन्दलकाण्डादीनाभिव कालकृता वा वर्णानां वेदे न संभ-वति, तेषां नित्यन्यापकत्वात्। क्रमेणाभिन्यक्तेः सा संभवतीति चेत्, तार्ह् कथमियमपौरुषेयी भवेत्? अभिन्यक्तेः पौरुषेयत्वात्। इति सिद्धा पौरुषेयी श्रुतिः॥ ७॥

आप्तं प्ररूप्य तहचनं प्ररूपयन्ति-वर्णपद्वाक्यात्मकं वचनम्॥ ८ ॥

चपलक्षणं चैतत् प्रकरणपरिच्छेदादीनामपि ॥ ८ ॥

तत्र वर्ण वर्णयन्ति-

### अकारादिः पौद्गिलिको वर्णः ॥ ९ ॥

पुदुलैर्भाषावर्गणापरमाणुभिरारच्धः पौदुलिकः । अत्र याज्ञिकाः प्रज्ञापयन्ति-वर्णस्याऽनित्यत्वमेव तावद् दुरुपपादम् , कुतस्तरां पुद्गलारब्ध-त्वमस्य स्थात् ?। तथाहि-स एवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञा, शब्दो नित्यः श्रावणत्वाच्छब्दत्ववादित्यनुमानम्, शब्दो नित्यः; परार्थे तदुचार-णान्यथानुपपत्तेरिद्धार्थापात्तिश्चेति प्रमाणानि दिनकरकरानिकरनिरन्तरप्र-सरपरामर्शोपजातज्ञम्भाऽऽरम्भाम्भोजानीव मनःप्रसादमस्य निस्रत्वमेव द्योतयन्ति । तद्वद्यम् । यतः प्रत्यभिज्ञानं तावत् कथि चद्नित्यत्वेनै-वाऽविनाभावमाभेजानम्, एकान्तैकरूपतायां ध्वनेः स एवायमित्याका-रोभयगोचरत्वविरोधात् । कथमात्मनि तदुरूपेऽपि स एवाहमिति प्रत्य-भिज्ञेति चेत्। तदशस्यम्। तस्यापि कथि चदनित्यस्यैव स्वीकारात्। शत्यभिज्ञाभासश्चायम्, प्रत्यक्षानुमानाभ्यां वाध्यमानत्वात्, प्रदीपप्रत्य-भिज्ञावत् । प्रस्रक्षं हि ताबदुत्पेदे विपेदे च वागियमिति प्रवर्त्तते। नच प्रत्यभिज्ञानेनैवेदं प्रत्यक्षं बाधिष्यत इत्यभिधानीयम्, अस्यानन्यथासि-द्धत्वात् । अभिन्यक्तिभावाऽभावाभ्यामेवेयं प्रतीतिरिति चेत्, कुटकट-कटाह्कटाक्षादाविप किं नेयं तथा ? । कुम्भकारमुद्गरादिकारणकलाप-व्यापारोपळम्भात् तदुत्पत्तिविपत्तिस्वीकृतौ, ताळुवातादिहेतुव्यापारप्रे-क्षणादक्षरेष्वंपि तत्स्वीकारोऽस्तु । ताळुवातादेरभिव्यक्त्यनभिव्यक्ति-मात्रहेतुत्वे, कुळाळादेरिप तदस्तु । नचाभिव्यक्तिभावाऽभावाभ्यां तथा व्रतीतिरुपापादि । दिनकरमरीचिराजीव्यज्यमाने, धनतरितमिरनिकरा-कीर्यमाणे च कुम्भादाबुद्पादि व्यपादि चायमिति प्रतीत्यनुत्पत्तेः। तिमिरावरणवेलायामपि स्पार्शनप्रसक्षेणास्योपलम्भान तथेयमिति चेत्, यदा ताईं नोपलम्भः तदा किं वक्ष्यसि ?। अथ कापि तिमिरादेः तत्-सत्त्वाविरोधित्वावधारणात् सर्वत्रानभिव्यक्तिदशायां तत्सत्त्वं निश्चीयत इति चेत्, तात्कमावृतावस्थायां शब्दस्य सत्त्वनिर्णायकं न किञ्चित् प्रमाणमस्ति ?। ओमिति चेत्, तर्हि साधकप्रमाणाभावादसत्त्वमस्तु । अस्टोव प्रत्यभिज्ञादिकं तदिति चेत्। न। अस्य प्रत्यक्षवाधितत्वेनोन्मङ्कु-

मशक्तेः। उन्मज्जनेऽपि व्यक्तिभावाभावयोः कुम्भाद्विवात्राप्युद्यव्यया-ध्यवसायो न स्यात्। अस्ति चायम् , तस्मादनन्यथासिद्धप्रत्यक्षप्रतिबद्ध ए-वेति निश्चीयते। अनित्यः शब्दस्तीन्नमन्दतादिधर्मोपेतत्वात् , सुखदुःखादि-वदित्यनुमानवाधः । व्यश्जकाश्रितास्तीत्रताद्यः तत्राभान्तीति चेत् , किं तत्र न्य जकम् । कोष्टवायुविशेषा ध्वनय इति चेत् , कथं तर्हि तद्धर्माणां तेषां श्रावणप्रत्यक्षे प्रतिभासः स्यात् ? ध्वनीनामश्रावणत्वेन तद्धर्भाणामप्यश्राव-णलात् । न खळु मृदुसमीरछहरीतरङ्गयमाणनिष्पङ्कपयोभाजनादौ प्रतिबिम्बितमुखादिगतलेन तरछलमिव माधुर्यमप्यचाक्षुषं चक्षुःप्रस-क्षेण प्रेक्ष्यते । श्रोत्रप्राह्म एव कश्चिद्धः शब्दस्य व्यञ्जकः, तीत्रला-दिधर्मवान्, अनित्यश्चेष्यत इति चेत् । न । तस्यैव शब्दलात् । श्रोत्रप्राह्मलं हि शब्दलक्षणम्; तल्लक्षणयुक्तस्य च तस्य ततोऽर्थान्तर-लमयुक्तम् । किं च । कस्य किं कुर्वन्तोऽमी व्यश्वका ध्वनयो भवेयुः ? । शब्दस्य, श्रोत्रस्योभयस्य वा संस्कारमिति चेत्, कोऽयं संस्कारोऽत्र ? रूपान्तरोत्पत्तिः, आवरणविपत्तिर्वा । आद्यश्चेत्, कथं न शब्दश्रोत्रयोरनियलं स्यात् ? स्वभावान्यत्वरूपत्वात्तस्य। अथ रूपं धर्मः; धर्मधर्मिणोश्च भेदात्, तदुत्पत्तावपि न भावस्त्रभावान्यत्वमिति चेत्, नत् धर्मान्तरोत्पादेऽपि भावस्वभावोऽजनयद्रूपस्तरूपस्तादृगेव चेत्; तदा पटादिनेव श्रोत्रेण घटादेरिव ध्वनेर्नोपलम्भः संभवेत् । तत्संबन्धिनस्तस्य करणाददोष इति चेत्, स तावत् संबन्धो न संयोगः, तस्याऽद्रव्यत्वात्। समनायस्तु कथि बद्विष्वग्मानान्नान्यो भवितुमहतीति तदात्मकधर्मी-त्पत्तौ धर्मिणोऽपि कथश्चिदुत्पत्तिरनिवार्या । आवरणापगमः संस्कारः क्षेमकार इति चेत्, स ताई शब्दस्यैव संभाव्यते, ततश्चैकत्रावरणविगमे समप्रवर्णाऽऽकर्णनं स्यात् । प्रतिवर्णे पृथगावरणमिति यस्यैवावरणविर-मणम्, तस्यैवोपछब्धिरिति चेत्। तन्नावितथम्। अपृथग्देशवर्त्तमानैकेन्द्रि-यप्राह्माणां प्रतिनियताऽऽवरणाऽऽवार्यत्वविरोधात् । यत् खलु प्रतिनिय-तावरणावार्यम्; तत् पृथग्देशे वर्तमानम्, अनेकेन्द्रियमाह्यं च दृष्टं, यथा घटपटौ, यथा वा रूपरसाविति । अपृथग्देशवर्त्तमानैकेन्द्रियमाह्यत्वादेव च नास्य प्रतिनियत्वय्जकव्यङ्गयत्वमपि। अस्तु वैतत्त्तथाऽप्यऽयमाभे- व्यव्यमानः सामस्येन, प्रदेशतो वा व्यव्येत । नावः पक्षः क्षेमंकरः । सकलशरीियणं युगपत्तदुपलम्भापत्तेः । द्वितीयविकस्पे तु कथं सकर्ण-स्वापि संपूर्णवर्णाकर्णनं भवेत् ? । न खलु नििखलावृताङ्गरालाङ्गनानाम-पदुपवनापनीयमानवसना चल्देवे न चलनाङ्गलिकोटिप्रकटतायां विकस्व-रिशरीषकुसुमसुकुमारसमप्रविष्ठह्यष्टिनिष्टङ्कनं विशिष्टेश्वणानामपीक्ष्यते । प्रदेशामिन्यक्ती चास्य सप्रदेशत्वं प्रसन्यते । ततो व्यक्षकस्य कस्यचि-च्छन्दे संभवाभावात्, तद्गता एव तीव्रताद्य इति नासिद्धो हेतुः।यद्पि श्रावणत्वादित्यनुमानम्, तद्पि-

"कान्तकीर्त्तिप्रथाकामः कामयेत खमातरम्। ब्रह्महत्यां च कुर्वीत खर्गकामः सुरां पिवेत्"॥ १॥

इलाद्यानुपूर्व्या सन्याभिचारम्। निलैवेयमिति चेत्, तर्हि प्रेरणावत् प्रामाण्यप्रसङ्गः, तदर्थानुष्ठानाश्रद्धाने च प्रत्यवायापत्तिः । उदात्तस्वरित-तीत्रमन्दसुस्वरविस्वरत्वादिधर्मैश्च व्यभिचारः, तेषां निसत्वे सदाप्ये-काकारप्रययप्रसक्तेः । नियत्वेऽप्यमीषामभिव्यक्तिः कादाचित्कीति चेत् । तद्चारु । परस्पराविरुद्धानामेकत्र समावेशासंभवात् । प्रभाकरेण शब्दत्वास्त्रीकारादुभयविकलम्ब तं प्रत्यत्र दृष्टान्तः । अथ भट्ट एवेत्थ-मनुमानयति । प्रभाकरस्तु देशकालभिन्ना गोशब्दव्यक्तिबुद्धय एकगो-शब्दगोचराः, गोरित्युत्पद्यमानत्वात्, अद्योचारितगोशब्दव्यक्तिबुद्धि-विदिति वदतीति चेत्। तदप्यनवदातम्। अत्र प्रतिवन्धाऽभावात्, तिहत्त-न्तुनियत्वसिद्धावप्येवंविधानुमानस्य कर्तुं शक्यत्वात् । याऽप्यर्थापत्तिः प्रत्यपादि, तत्रायमर्थः-अनित्यत्वे सति यो गृहीतसंबन्धः शब्दः, स तदैव दध्वंसे इति व्यवहारकालेऽन्य एवागृहीतसंबन्धः कथमुचार्येत ? उच्चार्यते च, तस्मान्निस एवायमिति । तद्युक्तम्। अनेन न्यायेनार्थस्यापि निस-तैकतापत्तेः, अन्यथा बाहुलेये गृहीतसंबन्धोऽपि गोशब्दः शाबलेयादि-व्वगृहीतसंबन्धः कथं प्रतिपत्तिं कुर्यात् ?। सामान्यस्यैव शब्दार्थत्वाद-दोष इति चेत् । न । लम्बकम्बलः ककुद्मान् , वृत्तशृङ्गश्चायं गौरिति सामानाधिकरण्याभावप्रसक्तेः । ततः सामान्यविशेषात्मैव शब्दार्थः, स च नैकान्तेनाऽन्वतीति न निसैकरूपोऽभ्युपेयः स्यात्। कथं च धूमव्य- क्तिः पर्वते पावकं गमयेत् ? घूमत्वसामान्यमेव गमकिमिति चेत्, वाचकमि सामान्यमेवास्तु। अथ शब्दत्वम्, गोशब्दत्वम्, क्रमाभिव्य-ज्यमानगत्वौत्वादिकं वा तद्भवेत् । आद्याक्षे प्रतिनियतार्थप्रतिपत्तिनं स्यात्, सर्वत्र शब्दत्वस्याविशेषात् । गोशब्दत्वं तु नास्येव, गोशब्दव्यक्तेरेकस्याः कस्याश्चित्तदाधारभृताया असंभवात्, क्रमेण व्यव्यमानं हि वर्णद्वयमेवेतत् । क्रमाभिव्यव्यमानेत्यादिपक्षोऽप्यसंभवी, गत्वादि-सामान्यस्याविद्यमानत्वात्, सर्वत्र गकारादेरेकत्वात् । अत्रोच्यते । अस्तु तार्वीर्यतिः करुपः; नच गकारादेरेकत्वात् । अथायया अस्तु तार्वार्यपेति चेत्, अयमपि गकारः, अयमपि गकारः, इत्रेकाकारा प्रतीतिः, तथा नाकाराद्यशेषवर्णेष्वपीति चेत् । नैवम् । अयमपि वर्णः, अयमपि वर्णः, इत्रेकप्रस्वमर्शोत्यतेः । सामान्यतिमित्तक एवायमिति चेत्, तार्हि गकारादाविप तथास्तु । अथाकारेकारादौ विशेषोऽनुभूवते, न तु गर्गादिगकारेषु, तेषां तुरुवस्थानास्यप्रवादित्वादिति चेत्, एवं तार्हे—

"सहर्ष हेषन्ते हरिहरिति हम्मीरहरयः"

इत्यादिहकारात् कण्ट्याद्वह्निजिह्यादिहकारस्य "ह उरस्यो बह्निजिह्यादौ वर्गपश्चमसंयुतः"

इति वचनादुरखलेन स्थानभेदप्रतीतेः, ततो भिन्नोऽयं वर्णो भेनेत्। नच गकारे नास्ति विशेषावभासः, तीन्नोऽयं मन्दोऽयं गकार इति तीन्नता-दिविशेषस्फुरणात्। व्यश्वकगतास्तीन्नतादयः तत्र स्फुरन्तीति चेत्, कृतो-स्तमेतत् । अकारेकारादावप्यसुभूयमानः स स विशेषः तद्गत एवाऽस्तु, तथाचैक एव वर्णः किं न भेवेत् ? । मा भूद्रा विशेषावभासो गकारेषु भेदावभासस्तु विद्यत एव, बह्वोऽमी गकारा इति प्रतीतेः । भवित च विशेषावभासं विनापि भेदस्क्रार्तः, सर्षपराशौ गुरुलाधवादि-विशेषावभासं विनापि तद्भेदप्रतिभासवत् । इति सिद्धो गकारभेदः । तथा च तदादिवर्णवर्त्तिसामान्यानाभेव वाचकत्वमस्तु । तत्त्वतस्तु गो-शब्दत्वमेव सहरापरिणामात्मकं वाचकम् । क्रमाभिव्यज्यमानं वर्णहर्न्द्रसेव सहरापरिणामात्मकं वाचकम् । क्रमाभिव्यज्यमानं वर्णहर्न्द्रसेव

यमेवैतत्, नैका गोशब्द्व्यक्तिरिति च न वाच्यम् । नित्यत्वाऽप्रसिद्धा-वद्याप्यस्योत्तरस्य कूर्परकोटिसंटङ्कितगुडायमानत्वात् । तस्मात् क्रमो-त्पदिष्णुतत्तद्भकारादिपर्यायोपहितभाषाद्रव्यात्मको गोशब्द एव सदश-परिणामात्मा वाचकोऽस्तु । तथा च श्लीणाऽर्थापत्तिः । अस्त्वनित्यो-ध्वनिः, किन्तु नायं पौद्गिलकः संगच्छत इति यौगाः सङ्गिरमाणाः सप्र-णयप्रणयिनीनामेव गौरवाहीः । यतः कोऽत्र हेतुः; स्पर्शशून्याश्रयत्वम् , अतिनिविडप्रदेशे प्रवेशनिर्गमयोरप्रतिघातः, पूर्वे पश्चाचाऽवयवानुपल-ब्धिः, सूक्ष्ममूर्त्तद्रव्यान्तराऽप्रेरकत्वं, गगनगुणत्वं वा । नाद्यः पक्षः। यतः शब्दपर्यायस्याश्रये भाषावर्गणारूपे स्पर्शाऽभावो न तावद्रनुपछ-ब्धिमात्रात् प्रसिद्धाति, तस्य सञ्यभिचारत्वात् । योग्यानुपल्लिधस्त्व-सिद्धा, तत्र स्पर्शस्यानुद्भूतत्वेनोपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वाऽभावात्, उपल-भ्यमानगन्धाधारद्रव्यवत् । अथ घनसारगन्धसारादौ गन्धस्य स्पर्शा-व्यभिचारनिश्चयादत्रापि तन्निर्णयेऽप्यनुपलम्भादनुद्भूतत्वं युक्तम्, नेतरत्र, तन्निणीयकाभावात्, इति चेत्, मा भूत्तावत्तन्निणीयकं कि-श्चित् । किन्तु पुद्रलानामुद्भूतानुद्भूतस्पर्शानामुपलब्धेः शब्देऽपि पौद्गिलकत्वेन परै: प्रणिगद्यमाने, बाधकाभावे च सित सन्देह एव स्थात . नत्वभावनिश्चयः, तथा च सन्दिग्धासिद्धो हेतुः । नच नास्ति तन्निर्णा-यकम् । तथाहि-शब्दाश्रयः स्पर्शवान् , अनुवातप्रतिवातयोर्विप्रकृष्टिनि-कटशरीरिणोपलभ्यमानाऽनुपलभ्यमानेन्द्रियार्थस्वात्, तथाविधगन्धा-धारद्रव्यवत्, इति । द्वितीयकल्पेऽपि गन्धद्रव्येण व्यभिचारः वर्त्तमान-जात्यकस्तूरिकाकपूरकश्मीरजादिगन्धद्रव्यं हि पिहितकपाटसंपुटाऽपव-रकस्यान्तर्विञ्चति, बहिश्च निस्सरति, नचाऽपौद्गलिकम्। अथ तत्र सुक्स-रन्ध्रसंभवेनातिनिविडत्वाभावात् तत्प्रवेशनिष्काशौ; अत एव तद्रुपीय-स्ता, नत्वपावृतद्वारदशायामिव तदेकार्णवत्वम्, सर्वथा नीरन्ध्रे तु प्रदेशे नैतौ सम्भवत इति चेत् , एवं ताई शब्देऽपि सर्वस्य तुल्ययोगक्षेमत्वाद-सिद्धता हेतोरस्तु। पूर्वे पश्चाचावयवातुपलिब्धः, सौदामिनीदामोल्कादि-भिरनैकान्तिकी। सूक्ष्ममूर्त्तद्रव्यान्तराप्रेरकत्वमपि गन्धद्रव्यविशेषसूक्ष्म-रजोधूमादिभिर्व्यभिचारी । निह गन्धद्रव्यादिकमि निस निविशमानं तद्विवरद्वारदेशोद्भिन्नश्मश्रुभेरकं प्रेक्ष्यते । गगनगुणत्वं त्वसिद्धम् । तथाहि । न गगनगुणः शब्दः अस्मदादिप्रत्यक्षत्वात्, रूपादिवदिति । पौद्गळिकत्वसिद्धिः पुनरस्य, शब्दः पौद्गळिकः, इन्द्रियार्थत्वात्, रूपा-दिवदेवेति ॥ ९ ॥

पदवाक्ये व्याकुर्वन्ति-

# वर्णानामन्यान्यापेक्षाणां निरपेक्षा संहतिः पदम्,

## पदानां तु वाक्यम् ॥ १० ॥

वर्णी च वर्णाश्चेत्येकशेषात्, ब्रह्मसंबोधने क इत्यादौ द्वयोः, गौरि त्यादौ बहुनां च वर्णानाम् । अन्योन्यापेक्षाणाम्, पदार्थे प्रतिपत्तौ कर्त्तन्वापं परस्परं सहकारितया स्थितानाम् । निरपेक्षा, पदान्तरवां त्तवर्णनिर्वातेषकारपराङ्गुखी, संहितमें छकः। पदमभिषीयते, पदाने गम्यते स्थोग्योऽर्थोऽनेनेति च्युत्पत्तेः । प्रायिकत्वाच वर्णद्वयादेरेव पदत्वं स्वयोग्योऽर्थोऽनेनेति च्युत्पत्तेः । प्रायिकत्वाच वर्णद्वयादेरेव पदत्वं स्वित्तेषकाम् । यावता विष्णुवाचकैकाक्षराकारादिकमि पदान्तरवार्त्तवर्णनिर्वात्तेषकारपराङ्गुखत्वरूपेण निरपेक्षत्वरूक्षणेन पदत्वेन द्विक्षतं द्रष्ट्रच्यम् । पदानां पुनः स्वोचितवाक्यार्थप्रत्यायने विधेयेऽन्योग्यिनीर्मनोपकारमनुसरतां वाक्यान्तरस्थपदापेक्षारिहता संहतिवाक्यमभिषीयते, उच्यते स्वसमुचितोऽर्थोऽनेनेति च्युत्पत्तेः ॥ १०॥

अथ संकेतमात्रेणैव शब्दोऽर्थ प्रतिपादयति; नतु स्वाभाविकसंबन्ध-वज्ञादिति गदतो नैयायिकान्, समयादिप नाऽयं वस्तु वदतीति वदतः सौगतांश्च पराकुर्वन्ति-

# स्त्राभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यामर्थबोधनिबन्धनं राब्दः॥११॥

स्वाभाविकम्, सहजम् । सामर्थ्यम्, शन्दस्याऽर्थप्रतिपाद्नशक्तिः योग्यतानाम्नी।समयश्च संकेतः।ताभ्यामर्थप्रतिपत्तिकारणं शन्द इति।तत्र नैयायिकान् प्रत्येवं विधेयानुवाद्यभावः,योऽयमर्थवोधनिवन्धनं शन्दोऽ-भ्युपगतोऽस्ति, स स्वाभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यां द्वाभ्यामपि, न पुनः समयादेव केवलात् । समयो हि पुरुषायत्तवृक्तिः, नच पुरुषेच्लया वस्तु- नियमो युज्यते । अन्यथा तदिच्छाया अञ्याहतप्रसरत्वाद्योंऽपि वाचकः, शब्दोऽपि वाच्यः स्वात्। अथगत्वौत्वादिसामान्यसंवन्धो यस्य भवित, स वाचकत्वे योग्यः, इतरस्तु वाच्यत्वे, यथा द्रव्यत्वाविशेषऽ-प्यप्रित्वादिसामान्यविशेषत एव दाहजनकत्वम्, न जल्वतादिसामान्य-विशेषवत इति चेत्।तद्युक्तम्। अर्तान्द्रियांशिक्तं विनाऽप्रित्वादेरिष कार्यकारणभावित्यामकत्वानुपपत्तेः । अप्रित्वं हि दाहविद्वज्ञातीयकारणजन्यकारेष्विप तुल्यरूपम्। न हि दाहं प्रस्रेवाभेरप्रित्वम्, यथा पुत्रापेक्षं पितुः पितृत्वम्। ततश्चाप्रित्वादीनां कार्यकारणभावव्यवस्थाहेतृत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामिप न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामिप न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामिप न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वमिति नियानिका शक्तिः स्वीकर्त्तव्येव। अथ किमनेनातीन्द्रियशक्तिकस्पनाष्टेशेनरी। करत्वलानलसंयोगादिसहकारिकारणनिकरपरिकरितं कृपीटयोनिस्वरूपं हि स्फोटयटनपाटवं प्रकटिषध्यति, किमवशिष्टं यद्नया करिष्यते। तथा च जयन्तः—

"स्वरूपादुद्भवत्कार्यं सहकार्युपांद्रोहतात् ।

नहि कल्पयितुं शक्तं शक्तिमन्यामतीन्द्रियाम्" ॥ १ ॥

यत्तृक्तम् – अप्रिवृहिवत्यिपासापनोदमिप विदृष्यादिति । तन्न सत् ।

न हि वयमद्य किच्चिद्दिमनवं भावानां कार्यकारणभावसुत्थापियतुं शक्तुमः

किंतु यथाप्रष्टक्तमनुसरन्तो व्यवहरामः । नह्यस्मिदिच्छ्या आपः शीतं
शमयन्ति, कृशानुर्वा पिपासाम् , किन्तु तत्र दाहादावन्वयव्यतिरेकाभ्यां
वा, बृद्धच्यवहाराद्वा ब्वल्जनादेरेव कारणत्वमवगच्छाम इति तदेव तद्यिन
अपादद्महे, न जलादि । तदेतदत्वथ्यम्। यतो यथाभृतादेव विभावसोदाहीत्पत्तिः प्रतीयते, तथाभृतादेवं मणिमन्त्रयन्त्रतन्त्रौषधादिसन्निधाने सति न
प्रतीयते। यदि हि दृष्टमेव रूपं स्कृदं स्कोदं घटयेत् , तदा तदानीं तस्य समसतस्य सद्भावात्तदनुत्पादो न स्यात्। अस्ति चासौ, ततो दृष्टरूपस्य व्यभिचारं प्रपश्चयन्नतीन्द्रियायाः शक्तेः सन्त्वं समर्पयति । तथा च-

"स्वरूपात्काप्यनुदात्तत् सहकार्युपष्टंहितात् । किन्न करुपयितुं शक्तं शक्तिमन्यामतीन्द्रियाम् <sup>१</sup>" ॥ १ ॥ यत्कम्-दाहादावन्वयव्यतिरेकाभ्यां वा, वृद्धच्यवहाराहा ज्वलना-देरेव कारणत्वमवगच्छाम इति । तद्यक्तिमात्रमेव। यत एव हि दाहदह-नयोः कार्यकारणभावनियमः प्रसिद्धिपद्धतिप्रतिवद्ध एव, तत एव प्रसङ्गः प्रवस्यते। यदि कृशातुः स्वरूपमात्रादेव दाह्युत्पादयेत्, तर्हि तद्विशे-धादुदन्याऽपनोदमपि विद्ध्यादिति । अथ न मणिमन्त्रादिप्रतिवन्धकनै-कृष्ट्ये स्फोटानुत्पत्तिरदृष्टं रूपमाश्चिपति । यथा ग्रन्वयव्यतिरेकाभ्यामवध्यत्ते दहने दाहहेदुः, तथा प्रतिवन्धकामावोऽपि । स च प्रतिवन्धकयोगे विनिवृत्त इति सामप्रीवैगुण्यादेव दाहस्यानुत्पत्तिः, न तु शक्तिकर्व्यादिति चेत् । तद्युक्तम्। यतः प्रतिवन्धकामावो भावादेकान्तव्यतिरिक्तः कथं किश्वत्कार्यं कुर्यात् ? कूर्मरोमराजीवत् । नतु निस्तानां कर्मणामकरणात्रागमावस्वभावात् प्रस्वाय उत्पद्यते, अन्यथा निसाकरणे प्रायश्चित्तानुष्ठानं न स्याद्, वैयर्थ्यात् । तन्न तथ्यम् । निसाकरणस्वभावात् क्रियान्तरकरणादेव प्रस्वायोत्पत्तेरभ्युपगमात् , त्वन्मतस्य तस्य तद्येतुत्वासिद्धेः ।

यद्प्युच्यते—

"सुखदुःखसमुत्पत्तिरभावे शत्रुमित्रयोः । कण्टकाभावमाळक्ष्य पादः पथि निघीयते"॥१॥

तत्राप्यमित्रमित्रकण्टकाभावज्ञानानाभेव सुखदुःखाङ्घिनिधानकार्यकारित्वम्, नत्वभावानाम्। तज्ज्ञानमप्यमित्रमित्रकण्टकविविक्तप्रतियोन्
गिवस्त्वन्तरसम्पादितमेव, नतु त्वद्मिमताभावकृतम्। अथ भाववद्भाबोऽपि भावजनत्तसमर्थोऽस्तुः को दोषः?। न हि निःशेषसामध्येरहितत्वमभावळक्षणम्; अपि तु नास्तितिज्ञानगम्यत्वम्। सत्प्रत्ययगम्यो हि भाव
उच्चते, असत्प्रत्ययगम्यस्त्वभाव इति चेत्। तद्युक्तम्। त्वदभ्युपगताभावस्य भावात्सर्वथा पार्थक्येन स्थितस्य भावोत्पादकत्वविरोधात्। तथाहिविवादात्पदीभूतोऽभावो भावोत्पादको न भवति, भावादेकान्तव्यतिरिक्तत्वात्, यदेवं तदेवं यथा तुरङ्गश्रुङ्गम्, तथा चायं तस्मात् तथा। प्रागभावप्रधंसाभावपरस्पराभावस्त्यभावो ह्यभावो वस्तुनो च्यतिरिक्तमूर्ग्तभावोत्पादक्षः परैरिष्टः, सोऽत्र विवाद्यद्शन्दितः। अन्यथा जैनस्य भावाविष्व-

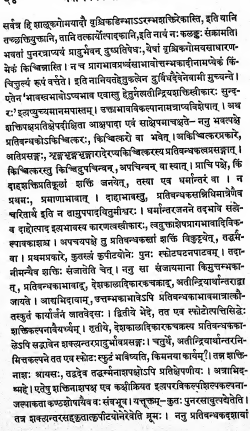
ग्भूताभावैभीवोत्पादकत्वेनाङ्गीकृतैर्बाधा स्यात् । यौगस्य चासन्ताभावेन भावानुत्पादकेन सिद्धसाध्यता भवेत् । नन्वयं धर्मित्वेनोपात्तोऽभावो भविद्रः प्रतिपन्नो नवा । यदि प्रतिपन्नः; किं प्रत्यक्षाद्, अनुमानाद्, विकल्पाद्याः; उपमानादेरत्रानुचितत्वात् । यदि प्रत्यक्षात्ः,तदा कथमभा-वस्य भावोत्पादनापवादः सूपपादः स्यात् ? प्रत्यक्षस्यैवोत्पादितत्वात् । अनुमानात्तु तत्प्रतिपत्तौः; तत्राप्यभावधर्मिणः प्रतीतिरनुमानान्तरादे-व, इत्यत्रानवस्थादौरध्यस्थेमा । विकल्पाद्पि तत्प्रतीतिः; प्रमाणमूळातु, तन्मात्रादेव वा । न प्रथमात्; प्रमाणप्रवृत्तेस्तत्र तिरस्कृतत्वात् । विक-ल्पमात्राचु तत्प्रतीतिरसत्कल्पा, ततः कस्यापि प्रतिपत्तेरनुपपत्तेः । अन्यथा प्रामाणिकानां प्रमाणपर्येषणमरमणीयं स्यात् । तथाचाश्रया-सिद्धो हेतुः । अथाप्रातिपन्नः, तर्हि कथं धर्मितयोपादायि ? । उपात्ते चा-स्मिन् हेतुराश्रयासिद्ध एव । अत्रोच्यते । विकल्पमात्रादेव तत्प्रति-पित्तं त्रूमहे । नचाश्रयासिद्धिः, अवस्तुनि विकल्पात्प्रासिद्धेरवश्याश्र-यणीयत्वात् । अन्यथा वन्ध्यास्तनन्धयादिशब्दानुद्यारणप्रसङ्गात् । नच नोचार्यत एवायं मयेति वाच्यम् । वान्ध्येयोऽस्ति, नास्ति वेति पर्यनुयोगे पृथ्वीपतिपरिषद्यवश्यं विधिनिषेधान्यतराभिधायिवचनस्यावकाशात् । तूष्णीं पुष्णतोऽस्याप्रतिपित्सितम् , किञ्चितुचारयतो वा पिशाचकित्तप्रस-ङ्गात् । तथाविधवचनोचारणे च कथमेतिदिति प्रमाणगवेषणेऽनुमा-नमुजार्यमाणमाश्रयासिद्धिपस्तम् । समस्तं निष्प्रमाणकं वचनमात्रं प्रे-क्षावता प्रश्नकृताऽनपेक्षितमेव । नचोभयाभावोऽभिधातुं शक्यः । विधिनिषेधयोर्भावाभावस्वभावस्वात्, एकनिषेधनापरविधानात्। विधि-प्रतिषेघो हि निषेघः, निषेघप्रतिषेधश्च विधिः। अस्तु नोभयप्रतिषे-धप्रतिज्ञा, हेतोस्तु तत्रोपादीयमानस्य नाश्रयासिद्धिपरिहारः।

तदुक्तम्-

"धर्मस्य कस्यचिद्वस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवद्वतिः किमिहास्ति नो वा । अस्त्येव चेत्, कथमियन्ति न दूषणानि ? नास्त्येव चेत्, स्ववचनप्रतिरोधासिद्धिः" ॥१॥



प्रतिबद्धं प्रसिद्धसामध्यीः, तेषामेवाभावाः सर्वे कारणम् , न तु सर्वेषाम् ; सर्वशब्दस्य प्रकारकात्स्चें वर्त्तमानस्य स्वीकारात्, इति चेत् । नतु प्रसिद्धसामध्यी इति सामध्येशब्दस्यातीन्द्रिया शक्तिः, खरूपं वा प्रति-बन्धकानां वाच्यं स्यात् । प्राच्यपक्षकक्षीकारे; क्षीणः क्षणेनावयोः कण्ठ-शोषः; अतीन्द्रियशक्तिःस्वीकारात् । द्वितीयपक्षे तु त एव तं प्रति प्रति-बन्धकाः; नापरे, इति कौतस्कृती नीतिः ?। खरूपस्योभयेषामपि भावात्। न खळु मणिमन्त्रादेः कञ्चिदेव जातवेदसमाश्रित्य तत्त्वरूपम्, न पु-नर्जातवेदोऽन्तरमिति । तथा न प्रतिबन्धकस्यात्यन्ताभावस्तावत् कार-णतया वक्तुं युक्तः, तस्यासत्त्वात् ,अन्यथा जगति प्रतिवन्धककथां प्रत्यस्त-मयप्रसङ्गात्। अपरे पुनः प्रतिबन्धकाभावा एकैकशः सहकारितां द्धीरन्, द्वित्रा वा। प्रथमपक्षेः, प्रागभावः, प्रध्वंसाभावः, परस्पराभावः, यः कश्चि-द्वा सहकारी स्यात्। न प्रथमः, प्रतिबन्धकप्रध्वंसेऽपि पावकस्य प्लोष-कार्योपलम्भात् । न द्वितीयः, प्रतिबन्धकप्रागभावेऽपि दहनस्य दाहो-त्पादकत्वात् । न तृतीयः, प्रतिबन्धकसंबन्धवन्धोरिप धनश्जयस्य स्फो-टघटनप्रसङ्गात्, तस्य तदानीमपि भावात् । न चतुर्थः, प्ररूपयिष्य-माणानियतहेतुकत्वदोषानुषङ्गात् । द्वित्रप्रतिबन्धकाभावभेदे तु किं प्रागमावप्रध्वसामावी, प्रागमावपरस्पराभावी, प्रध्वसामावपरस्पराभावी, त्रयोऽपि वा हेतवो भवेयुः। नाद्यःपक्षः, उत्तम्भकनैकट्ये तावन्तरेणापि पावकस्य प्लोषकार्यार्जनदर्शनात् । न द्वितीयतृतीयतुरीयाः, प्रति-बन्धकपरस्पराभावस्य प्राक् तदकारणत्वेन वार्णतत्वात्, भेदत्र-यस्यापि चास्य परस्पराभावसंविष्ठतत्वात् । अथ प्रागभावप्रध्वंसा-भावोत्तम्भकमणिमन्त्रतन्त्राद्यो यथायोगं कारणमिति चेत्।तद्स्फुटम्। स्फोटादिकार्यस्यैवमनियतहेतुकत्वप्रसङ्गात् । अनियतहेतुकं चाहेतुक-मेव। तथाहि-अन्वयन्यतिरेकावधार्यः कार्यकारणभावो भावानाम्, धूम-भूमध्वजयोरिव । प्रस्तुते तु द्वोषादि यदेकदैकस्मादुत्पद्यमानमीक्षामासे, तद्न्यदा यद्यन्यतोऽपि स्यात्, तर्हि तत्कारणकमेव तन्न भवेदिति कथं नाहेतुकं स्यात् ? । अथ गोमयाद्, वृश्चिकाच वृश्चिकोत्पादः प्रेक्ष्यते । नच तत्रानियतहेतुकलं स्तीकृतं लयाऽपीति चेत् । तदपि त्रपापात्रम् ।



सा शक्तिरस्ति नवा। नास्ति चेत्, कुतः पुनरुत्पद्येत।शक्त्यन्तरसहकु-ताद्गेनरेवेति चेत्, तर्हि साऽपि शक्यन्तरसधीचस्तस्मादेवोन्मजोदियन-वस्था । अथास्ति, तदा तदानीमपि स्फोटोत्पादिकां शक्ति संपाद्येत्, ततोऽपि स्फोटः स्फुटं स्यादेवेति। अत्रोच्यते । प्रतिवन्धकावस्थायामप्य-स्येव शक्यन्तरम्, घटयति च स्फोटघटनलम्पटां शक्तिं तदाऽपि। यस्त्र तदा स्फोटानुत्पादः, स प्रतिबन्धकेनोत्पन्नोत्पन्नायास्तस्याः प्रध्वंसात्। प्रतिबन्धकापगमे तु स्कोटः स्फुटीभवस्रेवेस्रतीन्द्रियशक्तिसिद्धिः। अत्राऽऽ-शङ्कान्तरपरीहारप्रकारमौक्तिककणप्रचयावचायः स्याद्वाद्रत्नाकरात्तार्कि-कै: कर्त्तव्य:। एवं च स्वाभाविकशक्तिमान् शब्दोऽर्थं बोधयतीति सिद्धम्। अथ तदङ्गीकारे तत एवार्थसिद्धेः सङ्केतकल्पनाऽनर्थिकैव स्यादिति चेत्। नैवम् । अस्य सहकारितया स्वीकारात् ; अङ्कुरोत्पत्तौ पयःपृथिव्या-दिवत् । अथ स्वाभाविकसंबन्धाभ्युपगमे देशभेदेन शब्दानामर्थभेदो न भवेद्, भवति चायम्, चौरशब्दस्य दाक्षिणाद्यैरोदने प्रयोगादिति चेत्। तद्शस्यम् । सर्वशब्दानां सर्वार्थप्रसायनशक्तियुक्तत्वात् । यत्र च देशे यद्र्थप्रतिपादनशक्तिसहकारी संकेतः, स तमर्थ तत्र प्रतिपाद-यतीति सर्वमवदातम् । सौगतांस्तु प्रत्येवं विधेयानुवाद्यभावः-योऽयं शन्दो वर्णात्माऽऽवयोः प्रसिद्धः, स स्वाभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यां कृत्वा Sर्थबोधनिबन्धनमेवेति । अथ स्वामाविकसामर्थ्यसमयाभ्यां शब्दस्यार्थे सामान्यरूपे, विशेषलक्षणे, तदुभयस्वभावे वा वाचकत्वं व्याक्रियेत। न प्रथमे, सामान्यस्यार्थिकयाकारित्वाभावेन नभोऽम्भोजसन्निभत्वात्। न द्वैतीयीके, विशेषस्य खलक्षणलक्षणस्य वैकल्पिकविज्ञानागोचरत्वेन सं-केतास्पद्वासंभवात्। तत्सम्भवेऽपि विशेषस्य व्यवहारकाळाननुयायिव्वेन संकेतनैरर्थक्यात्।तार्तीयीके तु स्वतन्त्रयोः,तादात्म्यापन्नयोर्वा सामान्य-विशेषयोस्तद्गोचरता संगीर्येत । नाद्यः पक्षः, प्राचिकविकल्पोपदर्शितदो-षानुषङ्गात् । न द्वितीयः, सामान्यविशेषयोर्विरुद्धधर्माध्यासितत्वेन तादात्म्यायोगादिति नार्थो वाच्यो वाचाम्, अपि तु परमार्थतः सर्वतो व्यावृत्तस्वरूपेषु खलक्षणेष्वेकार्थकारित्वेन,एककारणत्वेन चोपजायमानै-कप्रत्यवमश्चरूपविकल्पस्याकारो वाहात्वेनाभिमन्यमानो बुद्धिप्रतिबिम्ब- व्यपदेशभागपोहः, शब्दश्रुतौ सत्यां तादृशोहेखशेखरस्यैव वेदनस्योत्पा-दात्। अपोहत्वं चास्य स्वाकारविपरीताकारोन्मूळकत्वेनावसेयम् । अपो-ह्यते स्वाकाराद्विपरीत आकारोऽनेनेत्यपोह इतिव्युत्पत्तेः । तत्त्वतस्तु न किश्चिद्वाच्यं वाचकं वा विद्यते, शब्दार्थतया कथिते बुद्धिप्रतिविम्बा-समन्यपोहे कार्यकारणभावस्यैव वाच्यवाचकतया व्यवस्थापितत्वात् ।

"अथ श्रीमदनेकान्तसमुद्धोषपिपासितः । अपोहमापिवामि द्राग् वीक्षन्तां भिक्षवः क्षणम्"।।१॥

इह ताबद्विकल्पानां तथाप्रतीतिपरिहृतविरुद्धधर्माध्यासकथा चित्ता-दात्म्यापन्नसामान्यविशेषस्वरूपवस्तुलक्षणाक्षूणदीक्षादीक्षितत्वं शाकट्यत । ततस्तत्त्वतः शब्दानामपि तत्प्रसिद्धमेव । यतोऽजिल्प युष्मदीयै: "स एव शब्दानां विषयो यो विकल्पानाम्" इति कथमपोहः शब्दार्थः स्यात् । अस्तु वा तथाऽप्यनुमानवत् किं न शब्दः प्रमाणमु-च्यते । अपोहगोचरत्वेऽपि परम्परया पदार्थे प्रतिबन्धात् प्रमाणमनु-मानमिति चेत्, तत एव शब्दोऽपि प्रमाणमस्तु। अतीतानागताम्बरसरो-जादिष्वसत्खिप शब्दोपलम्भान्नात्रार्थप्रतिबन्ध इति चेत्, तह्यभूद् वृष्टिः; गिरिनदीवेगोपल्लमाद्, भावी भरण्युद्यः; रेवत्युद्यात्, नास्ति रासभ-शृङ्गम्; समम्प्रमाणैरनुपलम्भात्, इत्यादेरशीभावेऽपि प्रवृत्तेऽनुमानेऽपि नार्थप्रतिबन्धः स्यात् । यदि वचोवाच्यापोहोऽपि पारम्पर्येण पदार्थप्रतिष्ठः स्यात्, तदानीमलाबूनि मज्जन्तीलादिविप्रतारकवाक्यापोहोऽपि तथा भ-वेदिति चेत्, अनुमेयापोहेऽपि तुल्यमेतत्, प्रमेयत्वादिहेत्वनुमेयापोहेऽपि पदार्थप्रतिष्ठताप्रसक्तेः। प्रमेयत्वं हेतुरेव न भवति, विपक्षासत्त्वतस्रक्ष-णाभावादिति कुतस्या तद्पोहस्य तन्निष्ठतेति चेत् , ताई विप्रतारकवाक्य-मप्यागम एव न भवति, आप्तोक्तत्वतङ्कक्षणाभावादित्यादि समस्तं समानम्। यस्तु नाप्तोक्तत्वं वचिस विवेचायितुं शक्यामिति शाक्यो वक्ति, स पर्यनु-योज्यः। किमाप्तस्यैव कस्याप्यभावादेवमभिधीयेत, भावेऽप्यस्य निश्चयाभा-वात्,निश्चयेऽपि मौनत्रतिकत्वाद्,वकृत्वेऽप्यनाप्तवचनात्,तद्वचसो विवे-कावधारणाभावाद्वा। सर्वमप्येतचार्वाकादिवाचां प्रपञ्चात् , मातापितृपुत्र-भारुग्रस्मगतादिवचसां विशेषमातिष्ठमानैरम्बदनीयमेव । तच नास्ति

विशेषस्त्रीकारः,तत्पठितानुष्ठानघटनायामेव प्रवृत्तेर्निर्निबन्धनत्वापत्तेः । अथानुमानिक्येवाप्तशब्दाद्येप्रतीतिः ; ( कथम्?)-पादपार्थविवक्षावान् पुरुषोऽयं प्रतीयते । वृक्षशब्दप्रयोक्त्वान्, पूर्वावस्थास्त्रहं यथा ॥ १॥

इति विवक्षामनुमाय, सत्या विवक्षेयम्; आप्तविवक्षात्वात्, मद्विवक्षा-वदिति वस्तुनो निर्णयादिति चेत्।तदचतुरस्रम्। अमूदृशन्यवस्थाया अन-न्तरोक्तवैशेषिकपक्षप्रतिक्षेपेण कृतनिर्वचनत्वात्। किंच। शाखादिमति पदार्थे वृक्षराब्दसङ्केते सत्येतद्विवक्षाऽनुमानमातन्येत, अन्यथा वा। न ता-वदन्यथा। केनचित्कक्षे वृक्षशब्दं संकेल तदुचारणात्, उन्मत्तसुप्तशुकसा-रिकादिना गोत्रस्खलनवता चान्यथाऽपि तत्प्रातिपादनाच हेतोर्व्यभिचारा-पत्तेः। संकेतपक्षे तु यदोष तपस्ती शब्दस्तद्वशाद्वस्त्वेव वदेत् , तदा किं नाम क्षूणं स्यात्। न खल्वेषोऽर्थाद्विभेति। विशेषलामश्चैवं सति यदेवंविधान-नुभूयमानपारंपर्यपरित्याग इति । यदकथि-परमार्थेतः सर्वतोऽव्यावृत्त-खरूपेषु खळक्षणेष्वेकार्थकारित्वेनेत्यादि। तद्वयम्। यतोऽर्थस्य वाहदो-हादेरेकलम् , अद्विरूपलं, समानलं वा विवक्षितम् । न तावदाद्यः पक्षः, षण्डमुण्डादौ कुण्डकाण्डभाण्डादिवाहादेरर्थस्य भिन्नभिन्नस्यैव संदर्श-नात् । द्वितीयपक्षेऽपि सदृशपरिणामास्पद्त्वम् , अन्यव्यावृत्त्यधिष्ठितत्वं वा समानत्वं स्यात् । न प्राच्यः प्रकारः, सदृशपरिणामस्य सौगतैरस्वी-कृतत्वात्। न द्वितीयः, अन्यन्यावृत्तेरतात्त्विकत्वेन वान्ध्येयस्वेव स्वलक्षणे-ऽधिष्ठानासंभवात् । किंच। अन्यतः सामान्येन, विजातीयाद्वा व्यावृत्ति-रन्यव्यावृत्तिर्भवेत् । प्रथमपक्षे, न किञ्चिद्समानं स्यात्, सर्वस्यापि सर्वतो व्यावृत्तत्वात् । द्वितीये तु विजातीयतं वाजिकुः जरादिकार्याणां वाहादिसजातीयत्वे सिद्धे सित स्यात्, तचान्यव्यावृत्तिरूपमन्येषां विजातीयत्वे सिद्धे सित, इति स्पष्टं परस्पराश्रयत्विमिति । एवं च कार-णैक्यं, प्रत्यवमर्शैंक्यं च विकल्प्य दूषणीयम् । अपिच । यदि बुद्धिप्र-तिबिम्बात्मा शब्दार्थः स्यात्, तदा कथमतो बहिरर्थे प्रवृत्तिः स्यात् ?। स्वप्रातिभासेऽनर्थेऽर्थाध्यवसायाचेत् । ननु कोऽयमर्थाध्यवसायो नाम । अर्थसमारोप इति चेत्, ताई सोऽयमर्थानर्थयोरिग्नमाणवकयोरिव तद्वि- कल्पविषयभावे सस्येव समुत्पनुमहिति । नच समारोपविकल्पस्य स्वर्कक्षणं कदाचन गोचरतामश्चिति । यदि चानर्थेऽर्थसमारोपः स्यात्, तदा वाह्दोहाद्यर्थिकयार्थनः सुतरां प्रवृत्तिनं स्यात् । निह दाहपाकाद्यर्थी समारोपितपावकत्वे माणवके कदाचित्प्रवर्त्तते । रजतरूपताऽवभासमानन्युक्तिकायामिव रजतार्थिनो अर्थक्रियार्थिनो विकल्पात्तत्र प्रवृत्तिरिति चत् । भ्रान्तिरूपसर्ह्ययं समारोपः, तथाचकथं ततः प्रवृत्तोऽर्थिक्रयार्थी कृतार्थः स्यात् । यथा श्रुक्तिकायां प्रवृत्तो रजतार्थिक्रयार्थीति । यदिप प्रोक्तम्—कार्यकारणभावस्यैव वाच्यवाचकतया व्यवस्थापितत्वादिति । तद्प्ययुक्तम् । यतो यदि कार्यकारणभाव एव वाच्यवाचकभावः स्थात्, तदा श्रोत्रज्ञाने प्रतिभासमानः शब्दः स्वप्रतिमासस्य भवस्येव कारणमिति तस्याप्यसौ वाचकः स्थात् । यथा च विकल्पस्य शब्दः कारणम्, एवं परंपरया स्वलक्षणमि, अतस्तद्पि वाचकं भवेदिति प्रतिनियतवाच्यवाचकभावव्यवस्थानं प्रलयपद्धितमनुधावेत्। ततः शब्दः सामान्यविशेषात्मकार्थाववोधनिवन्धनमेवेति स्थितम् ॥ ११ ॥

स्ताभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यामर्थवोधनिवन्धनं शब्द इत्युक्तम् । अथ किमस्य शब्दस्य स्ताभाविकं रूपं, किंच परापेक्षमिति विवेचयन्ति— अर्थप्रकाराकत्तमस्य स्ताभाविकं प्रदीपवद्यथार्थायथार्थ-

# खे पुनः पुरुषगुणदोषावनुसरतः ॥१२॥

अर्थप्रकाशकलम्, अर्थाववोधसामध्येम्। अस्य शब्दस्य। साभाविकं परानपेक्षम्।प्रदीपवत्। यथा हि प्रदीपः प्रकाशमानः शुभमशुभं वा यथा- सिन्निहितं भावमवभासयित, तथा शब्दोऽपि वक्त्रा प्रयुज्यमानः श्रुतिव- तिनिमवतीर्णः सत्येऽनृते वा, समन्वितेऽसमन्विते वा, सफले निष्फले वा, सिद्धे साध्ये वा वस्तुनि प्रतिपत्तिमुत्पाद्यतीति तावदेवास्य साभाविकं रूपम् । अयं पुनः प्रदीपाच्छब्दस्य विशेषः—यद्तौ संकेतच्युत्पत्तिमन्मस्माणः पदार्थप्रतितिमुपजनयित, प्रदीपस्तु तन्निरपेक्षः । यथार्थत्वा- स्थार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे अनुसरतः । पुरुषगुणदोषापेक्षे इत्यर्थः । तथाहि—सम्यग्दिशिनि



शुची पुरुषे वक्तरि यथार्था शाब्दी प्रतीतिरन्यथा तु मिथ्यार्थेति । स्वाभाविके तु याथार्थ्ये मिथ्यार्थेत्वे चास्याः स्वीक्रियमाणे विप्रतार-केतरपुरुषप्रयुक्तवाक्येषु व्यभिचाराव्यभिचारिनयमो न भवेत् । पुरुष्य च करुणादयो गुणा हेषादयो दोषाः प्रतीता एव । तत्र यदि पुरुषगुणानां प्रामाण्यहेतुत्वं नाभिमन्यते जैमिनीयैः, तार्हं दोषाणामप्य-प्रामाण्यनिमित्तता मा भूत् । दोषप्रशमनचरितार्था एव पुरुषगुणाः, प्रामाण्यहेतवस्तु न भवन्तीत्यत्र च कोशपानमेव शरणं श्रीत्रियाणा-िमित्त ॥ १२ ॥

इह यथैवान्तर्वहिर्वा भावराशिः खरूपमाविभर्त्ति, तथैव तं शब्देन प्रकाशयतां प्रयोक्तृणां प्रावीण्यमुपजायते । तं च तथाभूतं सप्तभङ्गी-समनुगत एव शब्दः प्रतिपादयितुं पटीयानित्याहुः—

सर्वत्रायं ध्वनिर्विधिप्रतिषेधाभ्यां स्वार्थमभिधानः सप्त-भङ्गीमनुगच्छति ॥१३॥

सदसन्नित्यानित्यादिसकछैकान्तपक्षविरुक्षणानेकान्तात्मके वस्तुनि विधिनिषेधविकल्पाभ्यां प्रवर्त्तमानः शब्दः सप्तभङ्गीमङ्गीकुर्वाण एव प्रवर्त्तत इति भावः ॥ १३ ॥

अथ सप्तभङ्गीमेव खरूपतो निरूपयन्ति-

एकत्र वस्तुन्येकैकधर्मपर्यनुयोगवशादविरोधेन व्यस्त-योः समस्तयोश्च विधिनिषेधयोः कल्पनया स्यात्कारा-

ङ्कितः सप्तधा वाक्पयोगः सप्तभङ्गी ॥१४॥

एकत्र जीवादौ वस्तुन्येकैकसत्त्वादिधर्मविषयप्रभवशादिवरोधेन प्रस्रक्षादिवाधापरिहारेण प्रथम्भूतयोः समुदितयोश्च विधिनिषेधयोः पर्यास्त्रोचनया कृत्वा स्याच्छब्दलाव्छितो वक्ष्यमाणैः सप्तिमः प्रकारैर्व-चनविन्यासः सप्तमङ्गी विज्ञेया । भज्यन्ते भिद्यन्तेऽर्था यैस्ते भङ्गा वचनप्रकारास्ततः सप्तमङ्गा समाहृताः सप्तमङ्गीति कथ्यते। नानाव-

स्लाश्रयविधिनिषेषकरपनया शतमङ्गीप्रसङ्गनिवर्त्तनार्थमेकत्र वस्तुनीत्यु-पन्यस्तम् । एकत्रापि जीवादिवस्तुनि विधीयमाननिषिध्यमानानन्तधर्म-पर्याछोचनयाऽनन्तमङ्गीप्रसिक्तव्यावर्त्तनार्थमेकैकधर्मपर्यनुयोगवशादि— त्युपात्तम् । अनन्तेष्विपि हि धर्मेषु प्रतिधर्म पर्यनुयोगस्य सप्तधैव प्रवर्त्त-मानलात् । तत्यतिवचनस्यापि सप्तविधत्तमेवोपपन्नमित्येकैकस्मिन् धर्मे एकैकैव सप्तमङ्गी साधीयसी । एवं चानन्तधर्मापेक्ष्या सप्तमङ्गी-नामानन्त्यं यदायाति, तद्भिमतमेव । एतचाम्रे सूत्रत एव निर्णेष्यते । प्रत्यक्षादिविरुद्धसदायेकान्तविधिप्रतिषेधकरुपनयाऽपि प्रवृत्तस्य वचन-प्रयोगस्य सप्तमङ्गीलानुषङ्गभङ्गार्थमविरोधेनेत्यभिहितम् ।

अवोचाम च-

या प्रश्नाद्विधिपर्युदासिभद्या बाधच्युता सप्तथा धर्म धर्ममपेक्ष्य वाक्यरचनाऽनेकात्मके वस्तुनि । निर्दोषा निरदेशि देव! भवता सा सप्तभङ्गी यया जल्पन् जल्परणाङ्गणे विजयते वादी विपक्षं क्षणात् ॥१॥

इदं च सप्तभङ्गीलक्षणं प्रमाणनयसप्तभङ्ग्योः साधारणमवधार-णीयम् । विशेषलक्षणं पुनरनयोरमे वक्ष्यते ॥१४॥

अथास्यां प्रथमभङ्गोहेखं तावदर्शयन्ति-

## तद्यथा-स्यादरखेव सर्विमिति विधिविकल्पनया प्रथमो भङ्गः ॥१५॥

स्यादिसन्ययमनेकान्तावद्योतकं स्यात्कथिश्वत्स्वद्रन्यक्षेत्रकालमा-करूपेणास्येव सर्व कुम्भादि, न पुनः परद्रन्यक्षेत्रकालभावरूपेण। तथाहि-कुम्भो द्रन्यतः पार्धिवत्वेनास्ति, न जलादिरूपत्वेनः, क्षेत्रतः पाटल्पिप्र-कत्वेन, न कान्यकुन्जादित्वेनः कालतः शैशिरत्वेन, न वासन्तिकादित्वेनः, भावतः स्यामत्वेन, न रक्तत्वादिना । अन्ययेतररूपापत्त्या स्वरूपहा-नित्रसङ्ग इति । अवधारणं चात्र भङ्गेऽनभिमतार्थन्यावृत्त्यर्थमुपात्तम् । इत्रत्थाऽनभिहित्तुत्त्यतैवास्य वाक्यस्य प्रसञ्येत, प्रतिनियतस्वार्थानभि-भानात् । तदुक्तम्-

''वाक्येऽवधारणं तावदनिष्टार्थनिवृत्तये । कर्त्तव्यमन्यथाऽनुक्तसमत्वात् तस्य कुत्रचित्''।। १ ॥

तथाऽप्यस्त्रेव कुम्भ इत्येतावन्मात्रोपादाने कुम्भस्य स्तम्भाद्यस्तित्वेनापि सर्वप्रकारेणास्तित्वप्राप्तेः प्रतिनियतस्तर्भानुपपितः स्यात् , तत्प्रविपत्तचे स्यादिति प्रयुज्यते,स्यात्कथित्वत्वद्रव्यादि।भिरेवायमस्ति, न पर-द्रव्यादिभिरपीत्यर्थः। यत्रापि चासौ न प्रयुज्यते तत्रापि व्यवच्छेद्फ्छैब-कारवद् बुद्धिमद्भः प्रतीयत एव ।

यदुक्तम्-

" सोऽप्रयुक्तोऽपि वा तज्झैः सर्वत्रार्थास्प्रतीयते । यथैवकारो योगादिव्यवच्छेदप्रयोजनः"॥ १ ॥ १५ ॥

अथ द्वितीयभङ्गोहेखं ख्यापयन्ति-

स्यान्नास्त्येव सर्वामिति निषेधकल्पनया द्वितीयः ॥१६॥

स्वद्रव्यादिभिरिव परद्रव्यादिभिरिप वस्तुनोऽसत्त्वानिष्टौ हि प्रतिनिवतस्वरूपामावाद्वस्तुप्रतिनियमिवरोधः । नचास्तित्वैकान्तवादिभिरत्र नास्तित्वमसिद्धभिद्यभिधानीयम् । कथिक्वत्तस्य वस्तुनि युक्तिसिद्धत्वान्साधनवत्। निहं कविद्नित्यत्वादौ साध्ये सत्त्वादिसाधनस्यास्तित्वं विपश्चे नास्तित्वमन्तरेणोपपन्नम्; तस्य साधनामासत्वप्रसङ्गात् । अथयदेव नियतं साध्यसद्भावेऽस्तित्वं तदेव साध्यामावे साधनस्य नास्तित्वमिध्ययेतुं तत्कथं प्रतिषेध्यम् ? स्वरूपस्य प्रतिषेधत्वानुपपत्तेः, साध्यसद्भावास्तित्वस्य व्याधातात्तेवैव स्वरूपणास्ति नास्ति चेति प्रतीत्यमावादिति चेत्। तद्सत्त्। एवं हेतोस्त्रिक्त्यत्विदेशमात् । विपक्षासत्त्वस्य वात्तिवकस्यामावात् । यदि वायं भावाभावयोरेकत्वमाचक्षीतः तदा सर्वथा न किष्टावन्तेतं । नापि कृतिश्चान्नवर्त्तेत । प्रवृत्तिचिवषयस्य भावस्यामावपरिहारेणासंभवात्, अभावस्य च भावपरिहारेणीते वस्तुनोऽस्तित्वनास्तित्वयो रूपान्तरस्य

मेष्टव्यम् । तथाचास्तिलं नास्तिलेन प्रतिषेध्येनाविनाभावि सिद्धम् । यथा च प्रतिषेध्यमस्तिलस्य नास्तिलं तथा प्रधानभावतः क्रमापितो-भयलादिधर्मपञ्चकमपि वक्ष्यमाणं छक्षणीयम् ॥ १६॥

अथ रुतीयं भङ्गग्रङेखतो व्यक्तीकुर्वन्ति-स्यादस्त्येव स्याज्ञास्त्येवेति क्रमतो विधिनिषेधकरूपनया

तृतीयः ॥ १७ ॥

सर्वमिति पूर्वसूत्रादिहोत्तरत्र चातुवर्त्तनीयम् । ततोऽयमर्थः।क्रमा-पिंतस्वपरद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षया क्रमापिताभ्यामस्तिलनास्तिलाभ्यां वि-शेषितं सर्वं कुम्भादि वस्तु स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेत्युहेखेन वक्तव्य-मिति ॥ १७ ॥

इदानीं चतुर्थभङ्गोङेखमाविभीवयन्ति-स्यादवक्तव्यमेवेति युगपद्विधिनिषेधकल्पनया चतुर्थः॥ १८॥

द्वाभ्यामित्तलनास्तिलाख्यधर्माभ्यां युगपत्प्रधानतयाऽपिताभ्यामेकस्य वस्तुनोऽभिधित्सायां तादृशस्य शन्दस्यासंभवादवक्तव्यं जीवादि वस्तिति । तथाहि—सदसत्त्वगुणद्वयं युगपदेकत्र सदित्यभिधानेन वकुमशक्यम् । तस्यासत्त्वप्रतिपादनासमर्थलात्। तथैवासदित्यभिधानेन न तद्वकुं शक्यम् । तस्य सत्त्वप्रत्यायने सामर्थ्याभावात् । साङ्केतिकन्तेकं पदं तदिभ्यांतु समर्थमित्यपि न सत्यम् । तस्यपि क्रमेणार्थद्वयप्रत्यायने सामर्थ्योपपत्तेः। शत्यानचौ सदिति शत्यशानचोः सङ्केतितसच्छ-द्वत्। इन्द्ववृत्तिपदं तथोः सक्रदिभधायकिमत्यप्यनेनापास्तम् । सदसत्त्वे इत्यादि पदस्य क्रमेण धर्मद्वयप्रत्यायने समर्थलात् । कर्मधारयादिवृत्ति-पदमपि न तयोरिभधायकं तत एव वाक्यं तयोरिभधायकमनेनैवापास्तिति सकळवाचकरहितत्वादवक्तव्यं वस्तु युगपत् सदसत्त्वाभ्यां प्रधानमावापिताभ्यामाकान्तं व्यवतिष्ठते । अयं च मङ्गः कैश्चिचृतीयभङ्ग-

स्थाने पट्यते, तृतीयश्चेतस्य स्थाने । नचैवमिप कश्चिद्दोषः; अर्थाविशे-षस्याभावात् ॥ १८ ॥

अथ पञ्चमभङ्गोहेखमुपद्र्शयन्ति-

स्यादरत्येव स्यादवक्तज्यमेवेति विधिकल्पनया युगप-

द्विधिनिषेधकल्पनया च पञ्चमः ॥ १९ ॥

खद्रज्यादिचतुष्टयापेक्षयाऽिसत्वे सत्यसित्वनासित्वाभ्यां सह वक्तु-मशक्यं सर्वे वस्तु। ततः स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेत्येवं पश्चमभङ्गे-नोपदर्श्यत इति ॥ १९॥

अथ षष्टभङ्गोहेखं प्रकटयन्ति-

स्यान्नास्त्येव स्याद्वक्तव्यमेवेति निषेधकल्पनया युग-पद्विधिनिषेधकल्पनया च षष्ठः ॥ २० ॥

परद्रव्यादिचतुष्ट्रयापेक्षया नास्तित्वे सत्यस्तित्वनास्तित्वाभ्यां यौग-पद्येन प्रतिपाद्यितुमशक्यं समस्तं वस्तु । ततः स्यान्नास्त्येव स्याद्वक्त-व्यमेवेत्येवं षष्टभङ्गेन प्रकाद्यते ॥ २०॥

संप्रति सप्तमभङ्गमुङ्खिलन्ति-

स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति क्रमतो वि-घिनिषेधकल्पनया युगपद्विधिनिषेधकल्पनया च सप्तम इति ॥२१॥

इतिशब्दः सप्तमङ्गीसमाप्यर्थः । स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षयाऽस्ति-त्वनास्तित्वयोः सतोरस्तित्वनास्तित्वाभ्यां समसमयमभिधातुमशक्यम-स्विळं वस्तु तत एवमनेन भङ्गेनोपदर्श्यते ॥२१॥

अथास्यामेव सप्तमङ्ग्यामेकान्त्रविकल्पान्निराचिकीर्षवः सूत्राण्याहुः-

विधिप्रधान एव ध्वनिरिति न साधु ॥२२॥ प्राधान्येन विधिमेव शब्दोऽभिषत्ते इति न युक्तम् ॥२२॥ अत्र हेतुमाहु:-

निषेधस्य तस्माद्प्रतिपात्तिप्रसक्तेः ॥२३॥

तसादितिशब्दात् ॥२३॥

आशङ्कान्तरं निरस्यन्ति-

अप्राधान्येनैव ध्वनिस्तमभिधत्ते इत्यप्यसारम् ॥२४॥ विमित निषेषम् ॥२४॥

अत्र हेतुमाचक्षते-

कचित्कदाचित्कथञ्चित्प्राधान्येनाप्रतिपन्नस्य तस्यापा-

घान्यानुपपत्तेः ॥२५॥

न खलु मुख्यतः स्वरूपेणाप्रतिपन्नं वस्तु काचिदप्रधानभावमतु-भवतीति ॥२५॥

इत्थं प्रथमभङ्गेकान्तं निरस्येदानीं द्वितीयभङ्गेकान्तनिरासमित-दिशन्त-

निषेधप्रधान एव शब्द इस्रपि प्रागुक्तन्यायादपास्तम्॥२६॥

व्यक्तम् ॥२६॥

अथ तृतीयभङ्गैकान्तं पराकुर्वन्ति-

क्रमादुभयप्रधान एवायमित्यपि न साधीयः ॥२७॥

अयमितिशब्दः ॥२०॥ एतदुपपादयन्ति-

अस्य विधिनिषेधान्यतरप्रधानलानुभवस्याप्यबाध्यमा-

नलात् ॥२८॥

अथ चतुर्थभङ्गैकान्तपराभवाय प्राहुः—

युगपद्विधिनिषेधात्मनोऽर्थस्यावाचक एवासाविति

#### च न चतुरस्रम् ॥ २९॥

स्यादवक्तव्यमेवेति चतुर्थमङ्गैकान्तो न श्रेयानित्यर्थः ॥२९॥ कुत इत्याहः-

तस्यावक्तन्यशब्देनाप्यवान्यत्वप्रसङ्गात् ॥३०॥ अथ पञ्चमभङ्गेकान्तमपास्यन्ति-

विध्यात्मनोऽर्थस्य वाचकः सन्तुभयात्मनो युगपद्वाचक एव स इत्येकान्तोऽपि न कान्तः ॥३१॥ अत्र निमित्तमाहु:-

निषेधात्मनः सहं द्वयात्मनश्चार्थस्य वाचकलावाचकला-भ्यामपि शब्दस्य प्रतीयमानलात् ॥३२॥

निषेघात्मनोऽर्थस्य वाचकलेन सह, विधिनिषेधात्मनोऽर्थस्यावाच-कलेन च शब्दः षष्ठभङ्गे प्रतीयते यतः, ततः पश्चमभङ्गेकान्तोऽपि न श्रेयान् ॥३२॥

षष्टभङ्गैकान्तमपाकुर्वन्ति-

निषेघात्मनोऽर्थस्य वाचकः सन्तुभयात्मनो युगपदवा-चक एवायमित्यप्यवधारणं न रमणीयम् ॥ ३३ ॥ अत्र हेतुसुपदर्शयन्ति-

इतरथाऽपि संवेदनात् ॥ ३४॥ आद्यभङ्गादिषु विध्यादिप्रधानतयाऽपि शब्दस्य प्रतीयमानलादि-स्तर्थः ॥ ३४॥

अथ सप्तमभङ्गेकान्तमपाकुर्वन्ति-

क्रमाकमाभ्यासुभयस्वभावस्य भावस्य वाचकश्चावाचकश्च ध्वनिर्नान्यथेखपि मिथ्या ॥ ३५ ॥ अत्र बीजमाख्यान्ति-

विधिमात्रादिप्रधानतयाऽपि तस्य प्रसिद्धेः ॥ ३६ ॥

नन्वेकस्मिन् जीवादौ वस्तुन्यनन्तानां विधीयमाननिषिध्यमानानां धर्माणामङ्गीकरणादनन्ता एव वचनमार्गाः स्याद्वादिनां भवेगुः, वाच्ये-यत्ताऽऽयत्तत्वाद् वाचकेयत्तायाः; ततो विकद्वैव सप्तभङ्गीति ब्रुवाणं निरस्यन्ति—

एकत्र वस्तुनि विधीयमाननिषिध्यमानानन्तधर्मास्युपग-मेनानन्तभङ्गीपसङ्गादसङ्गतैव सप्तभङ्गीति न चेतिस निधेयम् ॥ ३७ ॥

अत्र हेतुमाहः-विधिनिषेधप्रकारापेक्षया प्रतिपर्यायं वस्तुन्यनन्तानामपि सप्तमङ्गीनामेव संभवात् ॥३८॥

एकैकं पर्यायमाश्रित्य वस्तुनि विधिनिषेषविकल्पाभ्यां व्यस्तसम्भ स्ताभ्यां सप्तैव मङ्गाः संभवन्ति, न पुनरनन्ताः । तत्कथमनन्तभङ्गी-प्रसङ्गादसङ्गतलं सप्तभङ्गयाः समुद्राज्यते ? ॥ ३८ ॥

कुतः सप्तेव भङ्गाः संभवन्तीत्याहुः-

प्रतिपर्यायं प्रतिपाद्यपर्येनुयोगानां सप्तानामेव संभवात् ॥

एतरपि क्रव इत्याहः-

तेषामिप सप्तत्वं सप्तिविधतिज्जज्ञासानियमात् ॥४०॥
अथ सप्तिविधतिज्ज्ञासानियमे निमित्तमाहु:-

तस्या अपि सप्तविधत्वं सप्तधैव तत्सन्देहसमुत्पादात ॥४१॥

तस्या अपीति प्रतिपाद्यजिज्ञासायाः। तत्संदेहसमुत्पादादिति प्रति-पाद्यसंशयसमुत्पत्तेः।। ४१ ॥ सन्देहस्यापि सप्तधात्वे कारणमाहुः-तस्यापि सप्तप्रकारत्विनयमः खगोचरवस्तुधर्माणां सप्तविधत्वस्यैयोपपत्तेः ॥ ४२ ॥

तस्य प्रतिपाद्यगतसन्देहस्य । खगोचरवस्तुधर्माणां सन्देहिवषयी-कृतानामस्तित्वादिवस्तुपर्यायाणाम् ॥ ४२ ॥

इयं सप्तभङ्गी किं सकछादेशस्वरूपा, विकलादेशस्वरूपा वेसारेकां पराकुर्वन्ति—

इयं सप्तमङ्गी प्रतिभङ्गं सक्छादेशस्वभावा विकछा-देशस्वभावा च ॥४२॥

एकैको भङ्गोऽस्याः संबन्धी सकलादेशस्वभावः, विकलादेशस्वभावः बक्षेत्रर्थः ॥४२॥

अथ सकलादेशं लक्षयन्ति-

प्रमाणप्रतिपन्नानन्तधर्मात्मकवस्तुनः कालादिभिरमेद्-ृवृत्तिप्राधान्यादभेदोपचाराद्वाः योगपचेन प्रतिपादकं

वचः सकलादेशः ॥४४॥

काळादिमिरष्टाभिः कृत्वा यद्मेववृत्तेर्घर्मधर्मिणोरपृथगमावस्य प्रा-धान्यं तस्मात्, काळादिभिभिन्नात्मनामिण धर्मधर्मिणाममेदाध्यारोपाद्वा समकाळमिभधायकं वाक्यं सकळादेशः प्रमाणवाक्यमित्सर्थः। अयमर्थः— यौगपद्येनाशेषधर्मात्मकं वस्तु काळादिमिरमेदवृत्त्त्या, अमेदोपचारेण वा प्रतिपादयति सकळादेशः, तस्य प्रमाणाधीनत्वात्। विकळादेशस्तु क्रमेण भेदोपचाराद्, भेदपाधान्याद्वा तद्यभिधत्ते, तस्य नयायत्तत्वात्। कः पुनः क्रमः? किं वा यौगपद्यम्?। यदाऽस्तित्वादिधर्माणां काळादिमिर्मेदविवक्षा, तदैकस्य शब्दस्यानेकार्थप्रत्यायने शक्त्यभावात् क्रमः; यदा तु तेषामेव धर्माणां काळादिभिरभेदेन वृत्तमात्मरूपमुच्यते, तदैकेनािप शब्देनैक-धर्मप्रत्यायनमुखेन तदात्मकत्ताभाषन्नस्यानेकाशेषरूपस्य वस्तुनः प्रति- पादनसंभवाद्यौगपद्यम् । के पुनः कालादयः ? । कालः, आत्मरूपं, अर्थ:, संबन्ध:, उपकार:, गुणिद्श:, संसर्ग:, शब्द:, इत्यष्टौ । तत्र स्याजीवादि वस्त्वरसेवेत्यत्र यत्कालमस्तित्वं तत्कालाः शेषानन्तधर्मा वस्तुन्येकत्रेति तेषां कालेनाभेदग्रीतः १ । यदेव चास्तित्वस्य तद्गुणत्व-मात्मरूपम् , तदेव चान्यानन्तगुणानामपीत्यात्मरूपेणाभेदवृत्तिः २। य एव चाधारोऽथीं द्रव्याख्योऽस्तित्वस्य, स एवान्यपर्यायाणामित्यर्थेनाभेद-ब्रात्ति:३। य एव चाविष्वग्भावः कथिचत्तादात्म्यलक्षणः संवन्धोऽस्ति-त्वस्य, स एवाशेषविशेषाणामिति संबन्धेनाभेदवृत्तिः४। य एव चोपका-रोऽस्तित्वेन सानुरक्तलकरणम्, स एव शेषैरपि गुणैरित्युपकारेणाभेद-वृत्ति: ५।य एव गुणिन: संबन्धी देश: क्षेत्रलक्षणोऽस्तिलस्य, स एवा-न्यगुणानामिति गुणिदेशेनाभेदवृत्तिः ६। य एव चैकवस्त्वात्मनाऽस्त्वि-सस्य संसर्गः, स एवाशेषधर्माणामिति संसर्गेणाभेदवृत्तिः । नतु प्रागु-क्तसंबन्धादस्य कः प्रतिविशेषः?। उच्यते। अभेदप्राधान्येन भेदगुणभावेन च प्रागुक्तः संबन्धः, भेदप्राधान्येनाभेदगुणभावेन चैष संसर्ग इति ७। य एवास्तीति शब्दोऽस्तित्वधर्मात्मकस्य वस्तुनो वाचकः, स एव शेषा-नन्तधर्मात्मकस्यापीति शब्देनाभेदवृत्तिः ८ ॥ पर्यायार्थिकनयगुणभावे दुच्यार्थिकनयप्राधान्यादुपपद्यते । द्रव्यार्थिकगुणभावेन पर्यायार्थिकप्रा-धान्ये तु न गुणानामभेदवृत्तिः संभवति, समकालमेकत्र नानागुणानाम-संभवात्, संभवे वा तदाश्रयस्य तावद्वा भेदप्रसङ्गात् १। नानागुणानां संब-न्धिन आत्मरूपस्य च भिन्नलात्, आत्मरूपाभेदे तेषां भेदस्य विरोधात् २। स्वाश्रयस्थार्थस्थापि नानात्वात्, अन्यथा नानागुणाश्रयत्वविरोधात् ३। संब-न्थस्य च संबन्धिभेदेन भेददर्शनात्, नानासंबन्धिभरेकत्रैकसंबन्धाघट-नात ४। तै: क्रियमाणस्त्रोपकारस्य च प्रतिनियतरूपस्यानेकत्वात् , अनेकैर-पकारिभि: क्रियमाणस्थोपकारस्थैकस्य विरोधात् ५। गुणिदेशस्य च प्रति-गुणं भेदात्, तदभेदे भिन्नार्थगुणानामपि गुणिदेशाभेदप्रसङ्गात् ६। संसर्ग-स्य च प्रतिसंसार्ग भेदात्, तद्भेदे संसार्गभेदिवरोधात् ७। शब्दस्य च प्रतिविषयं नानात्वात्, सर्वगुणानामेकशब्दवाच्यतायां सर्वार्थानामेकश-इद्रवाच्यताऽऽपत्तेः शब्दान्तरवैफल्यापत्तेः ८॥ तत्त्वतोऽस्तित्वादीनामे कत्र वस्तुन्येवमभेदवृत्तेरसंभवे काळादिभिाभित्रात्मनामभेदोपचारः क्रियते । तदेताभ्यामभेदवृत्त्यभेदोपचाराभ्यां कृत्वा प्रमाणप्रतिपन्नानन्तधर्मात्म-कस्य वस्तुनः समसमयं यद्भिधायकं वाक्यं स सकळादेशः प्रमा-णवाक्यापरपर्याय इति स्थितम् ।

"कालात्मरूपसंबन्धाः संसर्गोपिकये तथा । गुणिदेशार्थशब्दाश्चेत्यष्टी कालादयः स्पृताः" ॥१॥४४॥ अधुना नयवाक्यस्वभावसेन नयविचारावसरलक्षणीयस्तरूपमपि विकलादेशं सकलादेशस्वरूपनिरूपणप्रसङ्गेनात्रैव लक्षयन्ति⊸

#### तद्विपरीतस्तु विकलादेशः॥ ४५॥

नयविषयीकृतस्य वस्तुधर्मस्य भेदवृत्तिप्राधान्याद्, भेदोपचाराद्वा क्रमेण यद्भिधायकं वाक्यम्, स विकळादेशः। एतदुक्केखस्तु नयस्वरूपानभिज्ञश्रोतृणां दुरवगाह् इति नयविचारावसर एव प्रदर्शिष्यते॥४५॥
प्रमाणं निणीयाथ यतः कारणात् प्रतिनियतमथेमेतद्व्यवस्थापयित,
तत्कथयन्ति—

तद् द्विभेद्मपि प्रमाणमात्मीयप्रतिबन्धकापगमविशेषस्त्र-

रूपसामध्येतः प्रतिनियतमर्थमवद्योतयति ॥ ४६ ॥ प्रसक्षपरोक्षरूपतया द्विप्रकारमपि प्रागुपवर्णितस्वरूपं प्रमाणं स्वकी-यज्ञानावरणाद्यदृष्टविशेषक्षयक्षयोपशमस्वर्णं योग्यतावशास्त्रतिनियतं

नीलादिकमर्थे व्यवस्थापयति ॥ ४६ ॥

एतद्यवच्छेद्यमाचक्षते-

न तदुत्पत्तितदाकारतान्याम्, तयोः पार्थक्येन सामस्त्रे-

न च व्यभिचारोपलम्भात् ॥ ४०॥

तथाहि- ज्ञानस्य तदुत्पत्तितद्दाकारताभ्यां व्यक्ताभ्यां, समस्ताभ्यां वा प्रतिनियतार्थव्यवस्थापकलं स्थात्। यदि प्राच्यः पक्षः, तदा कपा-द्वक्षणः करुशान्त्यक्षणस्य व्यवस्थापकः स्थात्, तदुत्पत्तः केवल्रायाः सद्भावात्। सन्भः सन्भान्तरस्य च व्यवस्थापकः स्थात्, तद्दाकारता- यास्तदुत्पत्तिरहितायाः संभवात्। अथ द्वितीयः, तदा कळशस्योत्तरक्षणः पूर्वक्षणस्य व्यवस्थापको भवेत्, समुदितयोस्तदुत्पत्तितदाकारतयोविद्यन मानत्वात्।अथविद्यमानयोर्प्यनयोर्ज्ञानमेवार्थस्य व्यवस्थापकम् ; नार्थः, तस्य जडत्वादिति मतम्। तद्पि न न्यायातुगतम्, समानार्थसमनन्तर-प्रत्ययोत्पन्नज्ञानैव्यीभचारात्। तानि हि यथोक्तार्थव्यवस्थापकत्वलक्षणस्य समप्रस्य सद्भावेऽपि प्राच्यं जनकज्ञानक्षणं न गृह्वन्ति । अपि च । किमिद्म-र्थाकारत्वं वेदनानां ? यद्वशात्प्रतिनियतार्थपरिच्छेदः स्यात्। किमर्थाकारो-हेखिलम्, अर्थाकारधारित्वं वा । प्रथमप्रकारे, अर्थाकारोहेखोऽर्थाकाः रपरिच्छेद एव, ततश्च ज्ञानं प्रतिनियतार्थपरिच्छेदात्प्रतिनियतमर्थमवद्यो-तयतीति साध्याविशिष्टलं स्पष्टमुपढोकते । द्वितीयप्रकारे पुनरर्थाकारधा-रिलं ज्ञानस्य सर्वात्मना, देशेन वा। प्रथमपक्षे, जडत्वाद्रथस्य ज्ञानमपि जडं भवेत्, उत्तरार्थक्षणवत्। प्रमाणरूपलाभावश्चोत्तरार्थक्षणवदेवास्य प्रस-ज्येत, सर्वात्मना प्रमेयरूपताऽनुकरणात्। अथ देशेन नीछलादिनाऽर्थाका-रधारित्वमिष्यते ज्ञानस्य, तर्हि तेनाजडाकारेण जडताप्रतिपत्तेरसंभवात कथं तिद्विशिष्टत्वमर्थस्य प्रतीयेत ?। न हि रूपज्ञानेनाप्रतिपन्नरसेन तिद्विशि-ष्ट्रता सहकारफलादौ प्रतीयते । किंच । देशेनार्थाकारघारित्वान्नीलार्थवान्नी:-शेषार्थानामि ज्ञानेन ब्रह्णापत्तिः, सत्त्वादिमात्रेण तस्य सर्वत्रार्थाका-रधारित्वाविशेषात् । अथ तद्विशेषेऽपि नीलाद्याकारवैलक्षण्यान्निखिला-र्थानामग्रहणम्, तार्हे समानाकाराणां समस्तानां प्रहणप्राप्तिः। अथ यत एव ज्ञानमुत्पराते, तस्यैवाकारानुकरणद्वारेण प्राहकम्, हन्त ! एवमपि समानार्थसमनन्तरप्रत्ययस्य तद्शाहकं स्यादित्युक्तम्। ततो न तदुत्पत्ति-तदाकारताभ्यां ज्ञानस्य प्रतिनियतार्थावभासः, किंतु प्रतिबन्धकापगम-विशेषादिति सिद्धम् ॥४७॥

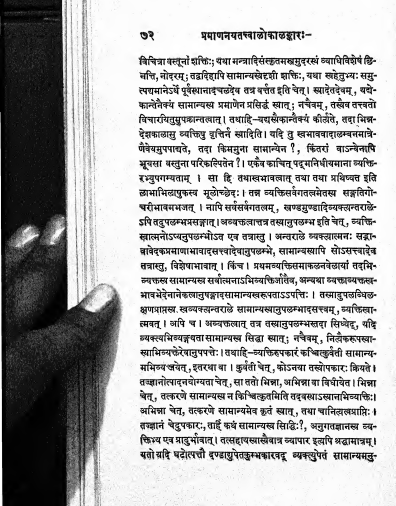
इति प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकारूयळघुटीकायामागमस्वरूपनिर्णयो नाम चतुर्थः परिच्छेदः ।

# <sup>अर्रम्</sup> च्यथ पञ्चमः परिच्छेदः ।

इत्थे प्रमाणस्य स्वरूपसंख्ये समाख्याय विषयमाचक्षते-

तस्य विषयः सामान्यविशेषाद्यनेकान्तात्मकं वस्तु ॥१॥

नस्य प्रमाणस्य । विसीयन्ते निबध्यन्ते विषयिणोऽस्मिन्निति विषयो गो-चरः परिच्छेचिमिति यावत्। सामान्यविशेषौ वक्ष्यमाणलक्षणावादिर्यस्य सदसदाद्यनेकान्तस्य तत्तदात्मकं तत्स्वरूपं वस्त्वित । एवं च केवछस्य सान मान्यस्य, विशेषस्य, तदुभयस्य वा स्वतन्त्रस्य प्रमाणविषयत्वं प्रतिक्षिप्तं भव-ति। अथतदाकर्ण्य कर्णाम्रेडपीडिता इव यौगाः सेगिरन्ते। नन्वहो जैनाः! केनेदं सुहृदा कर्णपुटविटङ्कितमकारि युष्माकम्, स्वतन्त्रौ सामान्यविशेषौ न प्रमाणभूमिरिति। सर्वगतं हि सामान्यं गोत्वादि, तद्विपरीतास्तु शब-छशाबलेयबाहुलेयाद्यो विशेषाः, ततः कथमेषामैक्यमाकर्णयितुमपि सन कर्णैः शक्यम् ? । तथा च सामान्यविशेषावत्यन्तिभन्नौ, विरुद्धधर्माध्य-स्तत्वात्,यावेवं तावेवम् , यथा पाथःपावकौ,तथा चैतौ, तस्मात्तथा,ततो न सामान्यविशेषात्मकत्वं घटादेर्घटते । तदेतत्परमप्रणयपरायणप्रणयि-नीप्रियालापप्रायं वासवेदमान्तरेव राजते। तथाहि-यदिदं सर्वगतत्वं सामा-न्यस्य न्यरूपि, तत् किं व्यक्तिसर्वगतत्वम्, सर्वसर्वगतत्वं वा स्वीकृत्य। यदि प्राक्तनम्, तदा तर्णकेत्पाददेशे तद्विद्यमानं वर्णनीयम्, अन्यथा व्यक्तिसर्वगतत्वव्याघातात्। तत्रोत्पन्नायां च व्यक्तौ कुतस्तत् तत्र भवेत् ? किं व्यक्ता सहैवोत्पद्येत, व्यक्त्यन्तराद्वा समागच्छेत् ?। नाद्यः पक्षः, निस्रत्वेनास्य स्वीकृतत्वात् । द्वितीयपक्षे तु ततस्तदागच्छत् पूर्वव्यक्ति परित्यच्यागच्छेत्, अपरित्यच्य वा। प्राचिकविकल्पे, प्राक्तनव्यक्तेर्निःसा-मान्यताऽऽपत्तिः । द्वितीयपक्षे तु किं व्यक्तया सहैवागच्छेत् , केनचिदंशेन वा । आद्ये शाबलेयेऽपि बाहुलेयोऽयमिति प्रतीतिः स्यात् । द्वितीयपक्षे तु सामान्यस्य सांशताऽऽपत्तिः, सांशले चास्य व्यक्तिवद्निसलप्राप्तिः। अथ



गतज्ञानोत्पत्तौ व्याप्रियमाणं प्रतीयेत, तदा स्यादेतत्, तच नास्त्रेव । न किञ्चित् कुर्वत्याश्च व्यञ्जकत्वे, विजातीयव्यक्तेरिप व्यञ्जकत्वप्रसङ्गः। तन्नाव्यक्तत्वात् तत्र तस्यानुपलम्भः, किन्त्वसत्त्वादेवः इति न सर्व-सर्वगतमप्येतद्भवितुमर्हति, किन्तु प्रतिन्यक्ति कथन्त्रिद्विभिन्नम्, कथ-ञ्चित्तदात्मकत्वाद्, विसदृशपरिणामवत् । यथैव हि काचिद्यक्तिरुप-लभ्यमानाद्यक्यन्तराद्विशिष्टा विसदृशपरिणामदृशेनाद्वतिष्ठते, तथा सदृशपरिणामात्मकसामान्यदृर्शनात् समानेति, तेनायं समानो गौः, सोऽनेन समान इति प्रतीतेः । नच व्यक्तिस्वरूपाद्भिन्नत्वात् सामा-न्यरूपताव्याघातोऽस्य, रूपादेरप्यत एव गुणरूपताव्याघातप्रसङ्गात् । कथा चिद्रातिरेकस्तु रूपादेरिव सदृशपरिणामस्याप्यस्येव । नतु प्रथम-व्यक्तिदर्शनवेलायां कथं न समानप्रत्ययोत्पत्तिः ?, तत्र सदशपरिणामस्य भावादिति चेत्, तवापि विशिष्टप्रत्ययोत्पत्तिस्तदानीं कस्मान स्याद् ?, वैसदृश्यस्यापि भावात् । परापेक्षत्वात् तस्याप्रसङ्गोऽन्यत्रापि तुल्यः । समानप्रस्रयोऽपि हि परापेक्षः, परापेक्षामन्तरेण कचित् कदाचि-दृष्यभावात्, अणुमहत्त्वादिप्रस्ययवत् । विशेषा अपि नैकान्तेन सामा-न्याद्विपरीतधर्माणो भवितुमर्हन्ति । यतो यदि सामान्यं सर्वगतं सिद्धं भवेत्, तदा तेषामन्यापकलेन ततो विरुद्धधर्माध्यासः स्यात्, नचैवम्, सामान्यस्य विशेषाणां च कथि चत्परस्पराज्यतिरेकेणैकानेकरूपतया-बस्थितत्वात् । विशेषेभ्योऽव्यतिरिक्तत्वाद्धिः सामान्यमप्यनेकामिष्यते, सामान्यात्तु विशेषाणामन्यातिरेकात्तेऽप्येकरूपा इति । एकलं च सामा-न्यस्य संप्रहनयार्पणात् सर्वत्र विज्ञेयम् । प्रमाणार्पणात्तस्य सदशप-रिणामरूपस्य विसदृशपरिणामवत् प्रतिव्यक्ति भेदात् । एवं चासिद्धं सर्वथा विरुद्धधर्माध्यसात्वं सामान्यविशेषयोः । यदि पुनः कथा विदेव विरुद्धधर्माध्यस्तत्वं हेतुश्चिकीर्षितम् , तदा विरुद्धमेव, कथंचिद्विरुद्ध-धर्माध्यासस्य कथंचिद्रेदेनैवाविनाभूतत्वात् । पाथःपावकस्वरूपो दृष्टा-न्तोऽप्युभयाविकलः, तयोरिप कथंचिदेष विरुद्धधर्माध्यस्तत्वेन भिन्नलेन च स्त्रीकरणात्। पयस्त्वपावकत्वादिना हि तयोर्विरुद्धधर्माध्यासो भेद्श्व, द्रव्यत्वादिना पुनस्तद्वैपरीत्यमिति । तथा च कथं न सामान्यविशेषात्म-

कत्वं घटादेर्घटत इति ॥ १ ॥

अधुना सामान्यविशेषस्वरूपानेकान्तात्मकवस्तुसमर्थनार्थे साक्षा-द्वेतुद्वयमभिद्धानाः सद्सदाद्यनेकान्तात्मकवस्तुप्रसाधकहेतून् सूच-यन्ति-

अनुगतविशिष्टाकारपतीतिविषयलात्, प्राचीनोत्तराका-रपरिलागोपादानावस्थानस्वरूपपरिणलाऽर्थिकिया-सामर्थ्यघटनाच ॥ २ ॥

अनुगताकाराऽनुवृत्तस्वभावा गौगौरित्यादिप्रतीतिः, विशिष्टाकारा व्यावृत्तरूपा शवछः श्यामछ इत्यादिप्रतीतिस्तद्गोचरत्वात्; इति विर्थक्-सामान्यगुणाख्यविशेषळक्षणानेकान्तात्मकवस्तुसिद्धौ हेतुः । प्राचीनो-त्तराकारयोः यथासङ्ख्येन ये परित्यागोपादाने, ताभ्यां यदवस्थानम्, तत्स्वरूपपरिणामेनार्थिक्वयासामर्थ्यघटनात् कार्यकरणोपपत्तः, इत्यूर्ध्व-तासामान्यपर्यायाख्यविशेषस्वरूपानेकान्तात्मकवस्तुसिद्धौ हेतुः । चका-रात् सदसदाद्यनेकान्तसमर्थकहेतवः सदसदाकारप्रतीतिविषयत्वादयो द्रष्टव्याः ॥ २ ॥

इदानीं सामान्यं प्रकारतः प्ररूपयन्ति-

सामान्यं द्विप्रकारं तिर्थक्सामान्यमू ध्वेतासामान्यं च॥ ३॥

तिर्येगुङ्केखिनाऽनुवृत्ताकारप्रत्ययेन गृह्यमाणं तिर्यक्सामान्यम्, ऊर्ध्व-मुङ्केखिनाऽनुगताकारप्रत्ययेन परिच्छिद्यमानमूद्र्ध्वतासामान्यं चेति॥३॥

तत्राद्यभेदस्य स्वरूपं सोदाहरणमुपद्रीयन्ति-

प्रतिव्यक्ति तुल्या परिणतिस्तिर्यक्सामान्यम्, शबलशाब-

लेयादिपिण्डेषु गोत्वं यथा ॥४॥

व्यक्तिं व्यक्तिमधिश्रित्य समाना परिणतिस्तिर्यक्सामान्यं विज्ञेयम्। अत्र सौगताः सिङ्गरन्ते- गौगौरित्याद्यनुगताकारप्रतिपत्तेरन्यव्यादृत्ति-

मात्रेणैव व्यक्तिषु प्रसिद्धेरनवसर एव सदृशपरिणामखरूपसामान्य-स्तीकारः । सर्वतो व्यावृत्तानि हि स्वलक्षणानि न मनागप्यात्मानमन्येन मिश्रयन्तीति । तदेतन्मरुमरीचिकाचकोदकाऽऽचान्तये ऽश्विष्ठपुटप्रसा-रणम् । यत इयमन्यव्यायृत्तिर्बहिः, अन्तर्वा भवेत्। तत्र खण्डमुण्डादिवि-शेषप्रतिष्ठैकान्यव्यावृत्तेर्वहिः सद्भावे सामान्यरूपता दुर्निवारा । आन्त-रत्वे तु तस्याः कथं वहिरर्थाभिमुख्येनोहेखः स्यात् ? । नान्तः, बहिर्वा सेरापि स्वाभिप्रायप्रकटनमात्रम् । तथाभूतं ह्यन्यव्यावृत्तिस्वरूपं किञ्चित्, न किञ्चिद्धा। किञ्चिचेत्, नूनमन्तर्वहिर्वा तेन भाव्यम्, तत्र च प्रतिपादितदोषानतिकमः । न कि चिचेत्, कथं तथाभूतप्रस्यवहेतुः ?। वासनामात्रनिर्मित एवायमिति चेत्, तर्हि वहिरर्थापेक्षा न भवेत्। न ह्यन्यकारणको भावोऽन्यदपेक्षते, धूमादेः सिळळाद्यपेक्षाप्रसङ्गात् । किञ्च । वासनाऽप्यनुभूतार्थविषयैवोपजायते । नचात्यन्तासत्त्वेन त्वन्मते सामान्यानुभवसम्भवः । अपि च । वासना तथाभूतं प्रत्ययं विषयतयोत्पा-द्येत्, कारणमात्रतया वा । प्राचि पक्षे सकलविशेषानुयायिनी पारमा-र्थिकी परिच्छेद्यस्त्रभावा वासनेति पर्यायान्तरेण सामान्यमेवाभिहितं भवेत्। कारणमात्रतया तु वासनायाः सदृशप्रत्ययजनने विषयोऽस्य वक्तव्यः, निर्विषयस्य प्रत्ययस्यैवासंभवात् । नच सदृशपरिणामं विमुच्यापरस्तद्विषयः सङ्गच्छते, प्रागुदीरितदोषानुषङ्गात् । किश्व । इयमन्यव्यावृत्तिः स्वयमसमानाकारस्य, समानाकारस्य वा वस्तुनः स्यात् । प्राक्तनविकल्पकल्पनायामतिप्रसङ्गः, कुरङ्गतुरङ्गतरङ्गादिष्विप तत्संभवापत्तेः, तथा च तेष्वनुगताकारैकप्रत्ययानुषङ्गः । स्वयं समा-नाकारस्य तु वस्तुनोऽभ्युपगमे समुपिश्वत एवायमतिथिः सदृशपरि-णामः कथं पराणुद्यताम् ? । नतु यया प्रसासत्त्या केचन भावाः स्वयं सदृशपरिणामं विभ्रति, तयैव स्वयमतदात्मका अपि सन्तस्तथा किन्नाव-भासेरन् ? इति चेत् । तद्नुचितम् । चेतनेतरभेदाभावप्रसङ्गात् । यथै-व हि प्रत्यासत्त्या चेतनेतरस्वभावान् भावाः स्वीकुर्वन्ति, तयैव स्वयम-तदात्मका अपि सन्तस्तथा किं नावभासेरन् ? इत्यपि ब्रुवाणस्य ब्रह्माद्वैतवा-दिनो न वक्त्रं वक्रीभवेत् । चेतनेतरव्यतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽसत्त्वात्

कथमस्य तथाऽवभासनम् ? इत्यन्यत्रापि तुल्यम् । न खल्छ सदद्य-प्रिणामग्रून्यं स्वलक्षणमप्यस्ति, यत् तथाऽवभासेत । नतु स्वलक्षणस्य विसदृशाकारात्मनः सदृशपरिणामात्मकृत्वं विकृष्यते । नैवम् । ज्ञानस्य चित्राकारतावत्, विकृत्यतराकारतावचैकस्योभयात्मकृत्वाविरोधात् । ततो व्यावृत्तप्रत्ययहेतुविसदृशाकारतावद् वस्तुनः सदृशपरिणामात्मकृत्वमप्य-नुयायिप्रत्ययहेतुः स्वीकर्षम् ॥ ४॥

अथ सामान्यद्वितायभेदं सिनदर्शनसुपदर्शयन्तिपूर्वीपरपरिणामसाधारणं द्रव्यसूर्ध्वतासामान्यं कटककङ्कणाद्यनुगामिकाञ्चनवत् ॥ ५ ॥

पूर्वापरपर्याययोरनुगतमेकं द्रव्यम्, द्रवति तांस्तान् पर्यायान् गच्छ-तीति व्युत्पत्त्या त्रिकाळानुयायी यो वस्त्वंशः, तदृर्ध्वतासामान्यमित्यभि-धीयते। निद्र्शनमुत्तानमेव। अत्रैकस्य कालत्रयानुयायितायां जनुषाऽन्धः शौद्धोदनिशिष्यः समाचष्टे-अहो ! कष्टः शिष्टैरुपकान्तोऽयमेकस्यानेक-कालावस्थितिवादः। प्रतिक्षणभङ्करभावावभासनायामेव हि प्रमाणसुद्रा साक्षिणी। तथाहि-यत् सत्, तत्क्षणिकम्, संश्र विवादाध्यासितः शब्दा-दिः। सत्त्वं तावद् यत् किश्विद्न्यत्रास्तु, प्रस्तुते तावद्र्थकियाकारित्वमेव में संमतम् , तच शब्दादी धर्मिणि प्रत्यक्षप्रमाणप्रतीतमेव। विपक्षाच व्याप-कानुपलब्ध्या व्यावृत्तम्।सत्त्वस्य हि क्षणिकत्ववत् क्रमाक्रमावीप व्याप-कावेव । न हि क्रमाक्रमाभ्यामन्यः प्रकारः राङ्कितुमपि शक्यते, व्याघात-स्योद्भटत्वात्, न क्रम इति निषेधादेवाक्रमोपगमात्, नाक्रम इति निषेधा-देव च क्रमोपगमात्। तौ च क्रमाक्रमौ स्थिराद्यावर्त्तमानावर्थिक्रयामि ततो व्यावर्त्तयतः। वर्त्तमानार्थिक्रियाकरणकाले ह्यतीतानागतयोरप्यर्थिक्र-ययोः समर्थत्वे तयोरिप करणप्रसङ्गः। असमर्थत्वे पूर्वापरकालयोरप्यकर-णापत्तिः । समर्थोऽप्यपेक्षणीयासन्निधेर्न करोति, तत्सन्निधेस्तु करोतीति चेत्। नतु किमर्थे सहकारिणामपेक्षा ? किं खरूपळाभार्थम्, उतोपकारा-र्थम् , अथ कार्यार्थम् । न प्रथमः, स्वरूपस्य कारणाधीनस्य नित्यस्य वा पूर्व-सिद्धलात्। न द्वितीयः, स्वयं सामध्येऽसामध्ये वा तस्यानुपयोगात्।

तथाच-

"भावः स्वतः समर्थश्चेद् , उपकारः किमर्थकः ?।

भावः खतोऽसमर्थश्चेद् , उपकारः किमर्थकः" ? ॥ १ ॥

अत एव न तृतीयः । उपकारवत् सहकारिणामप्यनुपयोगात् । तथाच-

"भावः स्वतः समर्थश्चेत्, पर्याप्तं सहकारिभिः।

भावः खतोऽसमर्थश्चेत्, पर्याप्तं सहकारिभिः"॥ १ ॥

अनेकाधीनस्वभावतया कार्यमेव तानपेक्षत इति चेत्। न। तस्या-स्वतन्त्रत्वात्, स्वातन्त्र्ये वा कार्यत्वव्याघातात्, तद्धि तत्साकल्येऽपि स्वातन्त्र्यादेव न भवेदिति । एवं च यत् क्रमाक्रमाभ्यामर्थक्रियाकारि न भवति, तद्सत्, यथा गगनेन्दीवरम्, तथा चाक्षणिकाभिमतो भाव इति व्यापकानुपळिब्धरुत्तिष्ठते । तथा च क्रमयौगपद्ययोर्व्यापकयोः व्यावृ-त्तेरक्षणिकात्र्यावर्त्तमानार्थिकिया क्षणिके विश्राम्यतीति प्रतिबन्धसिद्धिः॥ अत्राचक्ष्महे । नतु क्षणिमदेलिमभावाभिधायिभिक्षुणा कारणप्राहिणः, कार्यमाहिणः, तहूचमाहिणो वा प्रसक्षाद्रथिकयाकारित्वप्रतीतिः शोच्येत. यतस्तच शब्दादौ धर्मिणि प्रत्यक्षप्रमाणप्रतीतमेवेत्युक्तं युक्तं स्यात् । न तावत्पौरस्यात्, तस्य कारणमात्रमन्त्रणपरायणलेन कार्यकिंवदन्तीकुण्ठ-त्वात् । नापि द्वितीयात्, तस्य कार्यमात्रपरिच्छेद्विद्ग्धलेन कारणाव-धारणवन्ध्यत्वात् । तदुभयावभासे चेद्मस्य कारणम्, कार्य चेत्यर्थ-कियाकारित्वावसायोत्पादात् । वस्तुस्वरूपमेव कारणत्वम् , कार्यत्वं चेति तदन्यतरपरिच्छेदेऽपि तद्बुद्धिसिद्धिरिति चेत्, एवं ताईं नाछिकेरद्वी-पवासिनोऽपि वहिद्र्शनादेव तत्र धूमजनकलनिश्चयस्य, धूमद्र्शना-देव वह्निजन्यलनिश्चयस्य च प्रसङ्गः। नापि वृतीयात्, कार्यकारणोभयी-माहिणः प्रत्यक्षस्यासंभवात्, तस्य क्षणमात्रजीवित्वात्, अन्यथाऽनेनैव हेतोर्व्यभिचारात् । तदुभयसामर्थ्यसमुद्भूतविकल्पप्रसादात्तदवसाय इति चेत्, ताई कथं प्रसक्षेण तत्प्रतीतिः ?। प्रसक्ष्यापारपरामाई।त्वात् विक-ल्पस्य तहारेण प्रत्यक्षमेव तह्यकामिति चेत्। नतु न कार्यकारणप्रा-हिणोरन्यतरेणापि प्रस्क्षेण प्राकार्यकारणभावी भासयामासे, तत् कश्रं विकल्पेन तद्यापारः परामृत्येत १ इति न क्षणिकवादिनः कार्प्यथिक्रयान्मतीतिरस्तीति वाद्यसिद्धं सत्त्वम्। संदिग्धानैकान्तिकं च, क्षणिकाक्षणिके क्षणिकेकान्तविपक्षे क्रमाक्रमन्यापकानुपलम्भस्यासिद्धत्वेन तद्याप्तार्थक्षयायास्ततो व्याहृत्त्यनिर्णयात्। किंचित् कृत्वाऽन्यस्य करणं हि क्रमः। अयं च कल्कास्य कथंचिदेकरूपस्यैव क्रमवत्सहकारिकारणकलापेप-ढोकनवशेन क्रमेण घटचोटिकामस्तकोपरिपर्यटनात्तासां क्रमं कुर्वतः सुप्रतीत एव। अत्र हि भवानत्यन्ततार्किकंमन्योऽप्येतदेव वक्तुं शक्कोति, यस्मादक्षेपिक्रयाधर्मणः समर्थस्वभावादेकं कार्यसुद्यादि, स एव चेत् पूर्वभाष्यस्ति, तदा तत्काल्यक्त्तैव तद्विद्यानः कथं वार्यताम् १।

"कार्याणि हि विल्लम्बन्ते कारणाऽसन्निधानतः । समर्थहेतुसद्भावे क्षेपस्तेषां तु किंकृतः १"।।१।।इति ।

नचैतद्वदातम् । एकान्तेनाक्षेपिकयाधर्मलानभ्युपगमात् । द्रव्य-क्रपशक्त्यपेक्षया हि तत् समर्थमभिधीयते, पर्यायशक्त्यपेक्षया लसमर्थ-मिति । यदेव हि कुरालमूलावलम्बि बीजद्रव्यम्, तदेवावनिवनपवनात-पसमर्पितातिशयविशेषस्करपपर्यायशक्तिसमन्वितमङ्कुरं करोति। नन्व-सौ पर्यायशक्तिः कुरूलमूलावस्थानाऽवस्थायामविद्यमाना, क्षेत्रक्षितिक्षे-पक्षणे त संपद्यमाना बीजद्रव्याद्भित्रा वा स्यात्, अभिन्ना वा, भिन्ना-भिन्ना वा । यदा भिन्ना, तदा किमनया काणनेत्राश्वनरेखाप्रख्यया ?. विभिन्नाः सन्निधिभाजः संवेदनकोटीमुपागताः सहकारिण एवासताम् । अथ सहकारिणः कमपि बीजस्यातिशेषिवशेषमपोषयन्तः कथं सहका-रितामपि प्राप्तुयुः ? इति चेत्, तर्ह्यतिशयोऽप्यतिशयान्तरमनारचयन कथं तत्तां प्राप्नुयात् ?। अथायमारचयति तदन्तरम्, तर्हि समुपस्थित-मनवस्थादौरध्यम् । अथाभिन्ना भावात् पर्यायशक्तिः, ताई तत्करणे स एव कृत इति कथं न क्षणिकलम् ?। भिन्नाभिन्नपर्यायशक्तिपक्षोऽप्यशे क्षणिकलमनर्पयन्न कुशलीति ॥ अत्र न्रमः-एषु चरम एव पक्षः कक्षीक्रियते । नचात्र कलङ्कः कश्चित्, द्रव्यांशद्वारेणाऽक्षणिके वस्त्रनि पर्यायांशद्वारेण क्षणिकत्वोपगमात्, क्षणिकैकान्तस्यैव कुट्टियतुमुप-कान्तत्वात् । क्षणिकपर्यायेभ्योऽव्यतिरेकात् क्षणिकमेव द्रव्यं प्राप्नो- धीति चेत्। न । व्यतिरेकस्यापि संभवात्। नच व्यतिरेकाव्यति-रेकावेकस्य विरुध्येते। न हि नचः प्रयोगाप्रयोगमात्रेण विरोधगतिः, अतिप्रसङ्गात्। "दछति हृदयं गाढोद्वेगं द्विधान तु भिद्यते

वहति विकलः कायो मोहं न मुञ्जति चेतनाम् । व्वलयति तन्मन्तर्दोहः करोति न भस्मसात् प्रहरित विधिमेमेच्छेदी न क्रन्तित जीवितम्"।। १ ॥ इत्यादिष्वपि तत्प्राप्तेः । नच स्थिरभावस्यापि येनैव रूपेण व्यतिरे-कम्, तेनैवाव्यतिरेकं व्याकुर्महे; द्रव्यमेतत्, एते च पर्याया इतिरूपेण हि व्यतिरेकः, वस्त्रेतदितिरूपेण लव्यतिरेकः । एकमेव च विज्ञानक्षणं साविकल्पाविकल्पकम्, भ्रान्ताभ्रान्तम्, कार्यं कारणं चायं खयमेव स्वीकरोति, भेदाभेदे तु विरोधप्रतिरोधमाभिद्धातीति महासाहसिकः, इति क्षणिकाक्षणिकेऽपि क्रमाक्रमाभ्यामर्थिकयायाः संभवात् सिद्धं संदि-ग्धानैकान्तिकं सत्त्वम् । क्षणिकेकान्ते ताभ्यामर्थिकियाया अनुपपत्ते-र्विरुद्धं वा। तथाहि–कमस्तावद् द्वेधा; देशकमः, कालकमश्च। तत्र देश-क्रमो यथा तरलतरतरङ्गपरम्परोत्तरणरमणीयश्रेणीभूतश्वेतच्छद्मिशु-नानाम् । कालकमस्लेकस्मिन् कलशे क्रमेण मधुमधूकवन्धूकशम्बू-कादीनां धारणिकयां कुर्वाणे । क्षणिकैकान्ते तु द्वयोरप्येतयोरभाव एव । येन हि वस्तुना कचिद्देशे, काले वा किंचित्कार्यमर्जयामासे, तत्तत्रैव, तदानीमेव च निरन्वयमनस्यत्, ततो देशान्तरकालान्तरानुसरणव्यस-नशाछिनः कस्याप्येकस्यासंभवात् क नाम क्षणिकैकान्ते क्रमोऽस्तु । नाप्यत्र यौगपद्यमनवद्यम् । यतः क्षणिकानंशस्त्ररूपं रूपं युगपदेव स्व-कार्याणि कार्याणि कुर्वाणं येनैव खभावेन खोपादेयं रूपमुत्पादयति तेनैव ज्ञानक्षणमि, यद्वा येनैव ज्ञानक्षणं तेनैव रूपक्षणमि, स्वभावान्तरेण वा । प्राचि पक्षे, ज्ञानस्य रूपस्तरूपत्वापत्तिः, रूपोत्पादकैकस्त्रभावा-भिनिर्वर्त्तवात्, रूपस्तरूपवत् । द्वितीये, रूपस्य ज्ञानरूपताऽऽपत्तिः, ज्ञानोत्पादनैकस्वभावसंपाद्यत्वात्, ज्ञानस्वरूपवत् । तृतीये, रूपक्षणस्य क्षणिकानंशस्करस्यापत्तिः, स्वभावभेदस्य भेदकस्य सद्भावात्। अथानं-

शैकखरूपमपि रूपं सामग्रीभेदाङ्गित्रकार्यकारि भविष्यति को दोष इति चेत , तार्ह नित्यैकरूपोऽपि पदार्थस्तत्तत्सामग्रीभेदात् तत्तत्कार्यकर्ता भविष्यतीति कथं क्षणिकैकान्तसिद्धिः स्यात् ? । ततो न क्षणिकैकान्ते क्रमयौगपद्याभ्यामधिकिया संभवतीति सिद्धं विरुद्धं सत्त्वमिति ॥ यद्प्याचक्षते भिक्षवः क्षणक्ष्यिकान्तप्रसाधनाय प्रमाणम् ये यद्गावं श्रत्यनपेक्षाः, ते तद्भावनियताः, यथा ऽन्त्या कारणसामग्री स्वकार्य-जनने, विनाशं प्रखनपेक्षाश्च भावा इति । तत्र विनाशं प्रखनपेक्षलम-सिद्धतावष्टब्धमेव नोच्छुसितुमपि शक्नोतीति कथं वस्तूनां विनाशनै-यसिद्धौ सावधानतां दृष्यात् ? । तथाहि-तराखिपुरुषप्रेरितप्रचण्ड-मुदूरसंपर्कात् कुम्भाद्यो ध्वंसमानाः समीक्ष्यन्ते । नन्वेतत्साधनसि-द्धिबद्धकक्षेष्वस्मासु सत्सुकथमसिद्धताऽभिधातुं शक्या ?। तथाहि – वेग-वंन्मुद्गरादिनीशहेतुर्नश्वरं वा भावं नाशयति, अनश्वरं वा । तत्रानश्वरस्य नाशहेतुरातोपानिपातेऽपि नाशानुपपात्तः, स्वभावस्य गीर्वाणप्रभुणाऽ-प्यन्यथाकर्तुमशक्यत्वात् । नश्वरस्य च नाशे तद्वेत्नां वैयर्थ्यम् । नहि खहेतुभ्य एवाप्तस्त्रभावे भावे भावान्तरव्यापारः फलवान्, तद्नुपरति-प्रसक्ते:। उक्तं च-

"भावो हि नश्वरात्मा चेत्, छतं प्रलयहेतुभिः। अथाप्यनश्वरात्माऽसौ, छतं प्रलयहेतुभिः"॥१॥

अपि च। भावात्प्रथम्भूतो नाशो नाशहेतुभ्यः स्यात्, अप्रथम्भू-तो वा। यद्यप्रथम्भूतः; तदा भाव एव तद्वेतुभिः कृतः स्यात्, तस्य च स्वहेतोरेवोत्पत्तेः कृतस्य करणायोगात्तदेव तद्वेतुत्रैयर्थ्यम् । अथ प्रथ-म्भूतोऽसौ, तदा भावसमकालभावी, तदुत्तरकालभावी वा स्यात्। तत्र समकालभाविले निर्भरप्रतिबन्धवन्धुरबान्धवयोरिव भावाभावयोः सम-कालमेवोपलम्भो भवेत्, आविरोधात्। तदुत्तरकालभाविले तु घटादेः किमायातम्, १ येनासौ स्वोपलम्भं स्वार्थक्रियां च न कुर्यात् । न हि तन्त्वादेः समुत्पन्ने पटे घटः स्वोपलम्भं स्वार्थक्रियां च कुर्वन् केनचि-त्रप्रतिषद्धं शक्यः। ननु पटस्याविरोधित्वान्न तदुत्पत्तौ तदभावः, अभावस्य तु तद्विपर्ययादसौ स्यात्। ननु किमिद्मस्य विरोधित्वं नाम ?। नाशकत्वम् , नाशस्वरूपत्वं वा । नाशकत्वं चेत् , तर्हि मुद्गरादि-वन्नाशोत्पादद्वारेणानेन घटादिरुन्मूळनीयः; तथाच तत्रापि नाशेऽय-मेव पर्यनुयोग इत्यनवस्था । नाशस्वरूपत्वं चेत् । नन्वेवमर्थान्तरत्वा-विशेषात् कथं कुटस्यैवासौस्यात् ?, अन्यस्यापि कस्मान्नोच्यते ?। तत्सं-बन्धित्वेन करणादिति चेत्, कः संबन्धः ?; कार्यकारणभावः, संयोगः, विशेषणीभावः, अविष्वग्भावो वा । न प्राच्यः पक्षः, मुद्गरादिकार्यत्वेन तद्भ्युपगमात्। न द्वितीयः, तस्याद्रव्यत्वात् , कुटाद्सिमकालतापत्तेश्च। न तृतीयः, भूतलादि।विशेषणतया तत्कक्षीकारात्। तुरीये त्वविष्वग्भावः सर्वेथाऽभेदः, कथिञ्चद्भेदो वा भवेत्। नाद्यः पक्षः, पृथग्भूतत्वेनास्य कक्षीकारात्। न द्वितीयः, विरोधावरोधात् । इति नाशहेतोरयोगैतः सिद्ध वस्तूनां तं प्रत्यनपेक्षत्विमिति । तदेतदेतस्य समस्तमुत्पादेऽपि समानं पश्यतः प्रध्वंस एव पर्यनुयुक्तानस्य छुतैकछोचनतामाविष्करोति। तथाहि-उत्पा-दहेतुरिप सत्स्वभावस्य, असत्स्वभावस्य वा भावस्योत्पादकः स्यात् । न सत्स्वभावस्य, तस्य कृतोपस्थायितात्रसङ्गात् । नाप्यसत्स्वभावस्य, स्वभा-वस्यान्यथाकर्त्तुमशक्तेः, अभ्युपगमविरोधाच । न ह्यसत्स्वभावजन्योत्पा-दकत्विमन्यते त्वया । अथानुत्पन्नस्यासत्त्वादुत्पन्नस्य सत्स्वभावत्वाद्यर्थो विकल्पयुगलोपन्यासपरिश्रम इति चेत्। नैवम्। नष्टेतरिवकल्पापेक्ष-**गाऽस्य नाशेऽपि तुल्यत्वात् ।** 

तथाच-

"भावो भवत्स्वभावश्चेत् कृतमुत्पादहेतुभिः। अथाभवत्स्वभावोऽसौ कृतमुत्पादहेतुभिः"॥ १॥

तथाऽयमुत्पद्यमानाद्यतिरिक्तः, अन्यातिरिक्तो वा । तत्र जन्यान्य-तिरिक्तोत्पाद्जनकत्वे न जन्यस्योत्पादः, जन्यान्यतिरिक्त्वेनोत्पाद्स्य कस्यचिद्योगात्। न हि कथिचद्वित्रमुत्पाद्मन्तरेण तदेवोत्पद्यत इत्यपि वक्तुं शक्यते, किन्तु विस्वद्मित्येव वक्तुं शक्यम्; नच तथा तदुत्पादः कथितः स्यात्। उत्पद्यमानाद्यतिरिक्तोत्पाद्जनकतायां न तस्योत्पादः, तद्व-दन्यस्यापि वा कथमसौ न भवेत्। तस्यैव संवन्धिनस्यस्य करणादिति चेत्। तद्प्यवद्यम्। उत्पद्वेनापि साकं कार्यकारणभावादेस्तन्मतेन संवन्धस्या- संभवात्। तस्मान्नेयमीदिग्वकत्पपिरकल्पजल्पाकता परिशिख्नीया । इदं पुनिरिहैदंपर्यम्-यथा दण्डचक्रचीवरादिकारणक्ष्वापसहक्रतात् मृत्साख्क्ष-णोपादानकारणात् कुम्भ उत्पद्यते, तथा वेगवन्मुद्गरसहकृतात् तस्मादेव विनद्यस्यि । नचैकान्तेन विनाशः कल्ह्याद्वित्र एव, मृल्ल्क्ष्णेकद्रव्य-तादात्म्यात् । विरोधित्वं चास्य विनाशरूपत्यमेव । नचैवं घटवत्पटस्यापि तदापत्तिः, मृहच्यतादात्म्येनैवावस्थानादुत्पादवत् । नच सर्वथा तादान्म्यम्, तदन्यतरस्यास्त्रचापत्तेः । नचैवमत्र विरोधावरोधः,वित्रैकज्ञानवन्ययोह्पादेऽपि तदापत्तेः । इस्यसिद्धं विनाशं प्रस्रनेपक्षत्वमर्थानाम् । अतः कथं क्ष्णिमदेखिमभावस्वभावसिद्धः स्यात् ?। एवं च सिद्धं पूर्वपरपरिणामव्यापकमेकमुर्थ्वतासामान्यस्थानं समस्तं विस्तित ॥॥।

अथ विशेषस्य प्रकारी प्रकाशयन्ति-

### विशेषोऽपि दिरूपो गुणः पर्यायश्च ॥ ६ ॥

सर्वेषां विशेषाणां वाचकोऽपि पर्यायशब्दो गुणशब्दस्य सहवर्त्ति-विशेषवाचिनः सन्निधानेन क्रमवर्त्तिविशेषवाची गोवळीवर्दन्यायात् अत्र गृह्यते ॥ ६ ॥

तत्र गुणं लक्षयन्ति-

गुंणः सहभावी धर्मो यथाऽऽत्मनि विज्ञानव्यक्तिशक्तयादिः॥

सहभावित्समत्र रुक्षणम्। यथेत्यादिकमुदाहरणम् । विज्ञानव्यक्ति-येत्किश्चित् ज्ञानं तदानीं विद्यमानम् । विज्ञानशक्तिरुक्तरज्ञानपरिणाम-योग्यता । आदिशब्दात् सुखपरिस्पन्दयौवनादयो गृह्यन्ते ॥ ७॥

पर्यायं प्ररूपयन्ति-

पर्यायस्तु क्रमभावी यथा तत्रैव सुखदुःखादिः ॥८॥

धर्म इत्यतुवर्त्तनीयम्। क्रमभाविलामिह छक्षणम्। परिशिष्टं तु निद्-र्शनम्। तत्रेत्यात्मानि । आदिशब्देन हर्षविषादादीनामुपादानम् । अय-मर्थः – ये सहभाविनः मुख्डानवीर्यपरिस्पन्दयौवनादयः, ते गुणाः; ये तु कमनृत्तयः मुखदुःखहर्षविषादादयः, ते पर्यायाः। नन्वेवं त एव गुणास्त एद पर्याया इति कथं तेषां भेदः ? इति चेत्। मैवस्। काळाभेदिविभेदिवः वक्षया तद्भेदस्यानुभूयमानत्वात्। नचैवमेषां सर्वथा भेद इत्यपि मन्तव्यम् ; कथि दमेदस्याप्यविरोधात् । न खल्वेषां स्तम्भक्तम्भवद्गेदः, नापि स्व-रूपवद्भेदः; किन्तु धर्म्यपेक्षयाऽभेदः, खरूपापेक्षया तु भेद इति। अथै-तदाकण्यं यौगाः शाल्ककण्टकाक्रान्तमर्माण इवोत्प्रवन्ते- यदि धर्म्यपे-क्षया धर्मिणो धर्मा अभिन्ना भवेयुः, तदा तद्वत् तस्यापि भेदापत्तेः प्रसमि-ज्ञाप्रतिपन्नैकलञ्याहतिरिति । तन्नावितथम्।कथश्चित्तद्भेदस्याभीष्टत्वात्, प्रत्यभिज्ञायाश्च कथि चेद्कत्वगो चरत्वेनावस्थानात्, नित्यैकान्तस्य प्रमा-णाभूमित्वात् । तथाहि-यद्यसौ नित्यैकस्वरूपः पदार्थौ वर्त्तमानार्थिकया-करणकालवस्पूर्वापरकालयोरिप समर्थः स्वात्, तदातदानीमिप तिकया-करणप्रसङ्गः। अथासमर्थः पूर्वे पश्चाद्वाऽयं स्थात्, तदा तदानीमिव वर्त्त-मानकालेऽपि तत्करणं कथं स्थात् ?। अथ समर्थोऽप्ययमपेक्षणीयासन्निधेर्न करोति, तत्सन्निधौ तु करोतीति चेत्। ननु केयमपेक्षा नाम ?; किं तैरुपकृतः करोतीत्युपकारभेदः ?, किं वा तैः सह करोतीत्यन्वयपर्यवसायी स्वभाव-भेदः, अथ तैर्विना न करोतीति व्यतिरेकनिष्ठं खरूपम्, यद्वा सहकारिषु सरसु करोति, तद्विरहे तु न करोतीति तद्वयावलम्ब वस्तुरूपम्। तत्र प्राच्यः प्रकारस्तावदसारः, अनवस्थाराक्षसीकटाक्षितत्वात् । तथाहि-उपका-रेऽपि कर्त्तव्ये सहकार्यन्तरमपेक्षणीयम्, उपकरणीयं च तेनापीत्युपकार-परम्परा समापततीत्यनवस्था । तथाऽमी उपकारमारभमाणा भावस्व-भावभूतम्, अतत्स्वभावं वाऽऽरभेरन्। स्वभावभूतोपकारारम्भभेदे भाव-स्याप्युत्पत्तिरापतति । नह्यनुत्पद्यमानस्योत्पद्यमानः स्वभावो भवतिः विरु-द्धधर्माध्यासात् । द्वितीयपक्षे तु र्घीमणः किमायातम् ? । नहान्यस्मिन् जाते नष्टे वाऽन्यस्य किञ्चिद्भवति, अतिप्रसङ्गात्, अथ तेनापि तस्य किञ्चिदुपकारान्तरमारचनीयमित्येषा पराऽनवस्था। तैः सह करोती-त्यादिपक्षोऽपि नाक्षूणः, स्वभावस्य तादवस्थ्यात्। न ह्यस्य सहकारिन्या-वृत्तौ स्वभावन्यावृत्तिरिति तैर्विनाऽपि कुर्यात् । नतु यत एव सहका-रिज्यावृत्तावस्य स्वभावो न ज्यावर्त्तते, अत एव तैर्विनाऽपि न करोति। कुर्वाणो हि तैः सहैव करोतीति स्वभावं जह्यात् । स तार्हे स्वभावभेदः सहकारिसाहित्ये सति कार्यकरणनियतः सहकारिणो न जहाात ; प्रत्युत प्रायमानानि गुलेपादिकयोपस्थापयेत्, अन्यथा स्वभावहा-नित्रसङ्गात् । अत एव न तृतीयोऽपि । कर्तृस्वभावापरावृत्तेः । अथ तद्विरहाकर्रृस्वभावः, तर्हि काळान्तरेऽपि स्वहेतुवशादुपसर्पतोऽपि सहकारिणः परागुद्य न कुर्यात् , तद्विरहाकर्तृशीलः खन्वयमिति । तुरी-यभेदे विरुद्धधर्माध्यासः, यः खलु सहकारिसहितः, स कथं तद्विरहितः स्यात् ?, तथाच भावभेदो भवेत्। अथायं कालभेदेन सुपरिहर एव; अन्यदा हि सहकारिसाकल्यम्, अन्यदा च तद्वैकल्यमिति । तदसत्। धर्मिणोऽन-तिरेकात् । कालभेदेऽपि ह्येक एव धर्मी स्वीचक्रे । तथाचास्य कथं तत्साकल्यवैकल्ये स्याताम् ?; सत्त्वे वा सिद्धो धार्मभेदः। अथ सहका-रिसाकल्यम्, तद्वैकल्यं च धर्मः। नच धर्मभेदेऽपि धर्मिणः किञ्चित्, ततो भिन्नत्वात् तेषां इति चेत् । अस्तु तावदेकान्तभिन्नधर्मधर्मिवादापवाद एव प्रष्टः परीहारः । तत्त्वेऽपि न साकल्यमेव कार्यमर्जयति, किंतु सो-Sपि पदार्थः। तथाच तस्य भावस्य यादशश्चरमक्षणेऽक्षेपिकवाधर्मस्वभा-वः, तादृश एव चेत्प्रथमक्षणेऽपि, तदा तदैवासौ प्रसह्य कुर्वाणी गीर्वाणशा-पेनापिनापहस्तयितुं शक्यः। यथा हि विरुद्धधर्माध्यासेन भेदप्रसङ्गपरि-हाराय साकल्यवैकल्यळक्षणौ धर्मी भिन्नस्वभावौ परिकल्पितौ तौ, तथा न सोऽप्यक्षेपिकयाधर्मस्वभावो भावाद्भिन्न एवाभिघातुं शक्यः, भावस्या-कर्तृत्वप्रसङ्गात् । ततः सिद्धो विरुद्धधर्माध्यासः । एवं च यद्विरुद्ध-धर्माध्यस्तं, तद्भिन्नं, यथा शीतोष्णे, विरुद्धधर्माध्यस्तश्च विवादास्प-दीभूतो भाव इति न नित्यैकान्तासिद्धिः। एवं चोपास्थितमिदं नित्या-निसात्मकं वस्तु, उत्पाद्व्ययधौव्यात्मकत्वान्यथानुपपत्तेरिति । तथाहि-सर्वे वस्तु द्रव्यात्मना नोत्पद्यते, विपद्यते वाः परिस्फुटमन्वयद्र्शनात् । छुनपुनर्जातनखादिष्वन्वयदर्शनेन व्यभिचार इति न वाच्यम्। प्रमा-णेन बाध्यमानस्यान्वयस्यापरिस्फुटलात् । नच प्रस्तुतोऽन्वयः प्रमा-णविरुद्धः; सत्यप्रत्यभिज्ञानसिद्धत्वात्। ततो द्रव्यात्मना स्थितिरेव सर्वस्य बस्तुनः । पर्यायात्मना तु सर्वे वस्तूत्पद्यते, विपद्यते च । अस्खिळ-तपर्यायानुभवसद्भावात् । नचैवं शुक्ते शक्के पीतादिपयार्यानुभवेन व्य-भिचारः, तस्य स्वलद्रूपलात्। न खलु सोऽस्वलद्रूपो येन पूर्वा- कारविनाशाजहद्वृत्तोत्तराकारोत्पादाविनाभावी भवेत् । नच जीवादौ वस्तुनि हर्षामर्षेदासीन्यादिपर्यायपरम्पराऽतुभवः स्खळद्रूपः, कस्य-चिद्वाधकस्याभावात् । नन्त्पादादयः परस्परं भिद्यन्ते, नवा। यदि भिद्यन्ते, कथमेकं वस्तु ज्यात्मकम् १। न भिद्यन्ते चेत्, तथापि कथमेकं ज्यात्मकम् १।

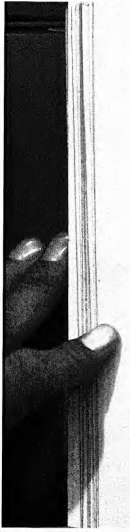
तथाच-

"यद्युत्पत्त्याद्यो भिन्नाः कथमेकं त्रयात्मकम् ?। अथोत्पत्त्याद्योऽभिन्नाः कथमेकं त्रयात्मकम्?"॥१॥

इति चेत्।तद्युक्तम्। कथि बिद्गिज्ञछक्षणलेन तेषां कथि बिद्गेदाभ्यु-पगमात्। तथाहि-उत्पाद्विनाशभौ व्याणि स्याद्भिज्ञानि, भिन्नछक्षणलात्, रूपादिवत्। नच भिन्नछक्षणलमसिद्धम्। असतः आत्मछाभः, सतः सत्तावियोगः, द्रव्यरूपतयाऽनुवर्त्तनं च खलुत्पादादीनां परस्परमसंकी-णीनि छक्षणानि सकछछोकसाक्षिकाण्येन। नचामी भिन्नछक्षणा अपि परस्परानपेक्षाः, खपुष्पवदसत्त्वापत्तेः। तथाहि—उत्पादः केवछो नास्ति, स्थितिविगमरहितत्वात्, क्रूमरोमवत्; तथा विनाशः केवछो नास्ति, स्थित्युत्पत्तिरहितत्वात्, तद्वत्; एवं स्थितः केवछा नास्ति, विनाशोन्त्याद्युत्पत्तिरहितत्वात्, तद्वदेवः इत्यन्योन्यापेक्षाणामुत्पादादीनां वस्तुनि सत्तवं प्राविपत्तव्यम्। तथाच कथं नैकं ज्यात्मकम्?। किंच। अपरमभ्यधि-ष्महि पश्चाशति—

प्रध्वस्ते कल्ह्ये झुक्षोच तनया मौलौ समुत्पादिते पुत्रः प्रीतिमुवाह कामिप नृपः शिश्राय मध्यस्थताम्। पूर्वाकारपरिक्षयस्तद्पराकारोदयस्तद्द्वया-धारख्रौक इति स्थितं त्रयमयं तत्त्वं तथाप्रलयात्॥१॥

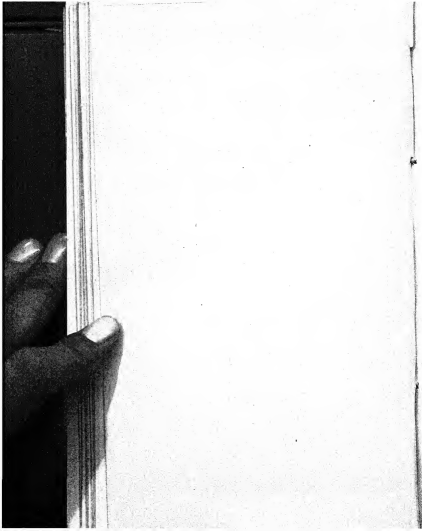
तथाच स्थितं नित्यानित्यानेकान्तः कान्त एवेति । एवं सदसद्-नेकान्तोऽपि । नन्वत्र विरोधः। कथमेकमेव कुम्भादि वस्तु सम्र, असम्र भवति ?। सत्त्वं द्यसत्त्वपरिहारेण व्यवस्थितम्, असत्त्वमपि सत्त्वपरि-हारेणः; अन्यथा तयोरिविशेषः स्यात्। ततश्च तद्यदि सत्, कथमसत् ?, अथासत्, कथं सद्दिति?।तदनवदातम्।यतो यदि येनैव प्रकारेण सत्त्वम्,



तेनैवाऽसत्त्वम् ; येनैव चासत्त्वम् , तेनैव सत्त्वमभ्युपेयेत, तदा स्याद्वि-रोधः। यदा तु खरूपेण घटादित्वेन, खद्रव्येण हिरण्मयादित्वेन, खक्षेत्रेण नागरादित्वेन, स्वकाळत्वेन वासन्तिकादित्वेन सत्त्वम्, पररूपादिना तु पटत्वतन्तुत्वप्रान्यत्वप्रैष्मिकत्वादिनाऽसत्त्वम् , तदा क विरोधगन्धोऽपि । ये तु सौगताः परासत्त्वं नाभ्युपयन्ति, तेषां घटादेः सर्वात्मकत्वप्रस-ङ्गः। तथाहि- यथा घटस्य स्वरूपादिना सत्त्वम् , तथा यदि पररूपादि-नाऽपि स्यात्, तथा सति स्वंरूपादित्ववत् पर्रूपादित्वप्रसक्तेः कथं न सर्वात्मकत्वं भवेत् ?। परासत्त्वेन तु प्रतिनियतोऽसौ सिध्यति । अथ न नाम नास्ति परासत्त्वम् , किंतु खसत्त्वमेव तदिति चेत्। अहो ! नूतनः को-Sपि तर्कवितर्ककर्कशः समुहापः । न खलु यदेव सत्त्वम्, तदेवासत्त्वं भवितुमहति, विधिप्रतिषेधंरूपतया विरुद्धधर्माध्यासेनानयोरैक्यायोगात्। अथ पृथक् तन्नाभ्युपगम्यते; नच नाभ्युपगम्यत एवेति किमिदमिन्द्रजा-छम् १। तत्रश्चास्यानक्षरमसत्त्वमेवोक्तं भवति । एवं च यथा स्वासत्त्वास-न्वात्स्वसत्त्वं तस्य , तथा परासत्त्वासत्त्वात्परसत्त्वप्रसक्तिरनिवारितप्र-सरा, विशेषाभावात्। अथ नाभावनिवृत्त्या पदार्थो भावरूपः, प्रतिनियतो वा भवति, अपि तु स्वसामग्रीतः स्वस्वभावनियत एवोपजायत इति किं परासत्त्वेनेति चेत्?।न किञ्चित्। केवछं खसामग्रीतः ख-स्वभावनियतोत्पत्तिरेव परासत्त्वात्मकलव्यतिरेकेण नोपपद्यते, पार-मार्थिकस्वासत्त्वासत्त्वात्मकस्वसत्त्वेनेव परासत्त्वासत्त्वात्मकपरसत्त्वे-नाप्युत्पत्तिप्रसङ्गात् । यौगास्तु प्रगल्भन्ते- सर्वथा पृथग्भूतपरस्परा-भावाभ्युपगममात्रेण पदार्थप्रतिनियमप्रसिद्धेः पर्याप्तं तेषामसत्त्वा-त्मकलकल्पनाकदर्थनेनेति । तद्सुन्दरम् । यतो यदा पटाद्यभाव-रूपी घटो न भवति, तदा घटः पटादिरेव स्यात्। यथाच घटस्य घटाभावाद्भित्रत्वाद्धटरूपता, तथा पटादेरिप स्थात् , घटाभावाद्भित्रत्वा-देव। किञ्ब। अमीषां भावानां खतो भिन्नानाम्, अभिन्नानां वा भिन्नान भावेन भेदः क्रियते । नाद्यः पक्षः, खहेतुभ्य एव भिन्नानामेषामुत्पत्तेः । नापि द्वितीयः, स्वयमभिन्नानामन्योन्याभावासंभवात् । भावाभावयोश्च भेदः स्तत एव वा स्यात्, अभावान्तरेण वा । प्राचि पक्षे, भावानामपि खरूपेणैवायमस्तु, किमपरेणाभावेन परिकल्पितेन ?। द्वितीये, पुनरनव-स्थानापत्तिः, अभावान्तरेष्वप्यभावान्तराणां भेदकानामवर्यस्वीकरणीय-त्वात् । कथिष्वदिभिन्ने तु भावादभावे न कश्चिदमूदशकळङ्कावकाशः । वस्तेव हि तत्तथा; सदसदंशयोस्तथापरिणातिरेव हि घटः पटो वाऽभिधिते, न केवळः सदंशः, ततः कथं घटादिः परेणात्मानं मिश्रयेत् ?। इति सूकः सदसदनेकान्तः । एवमपरेऽपि भेदाभेदानेकान्तादयः स्वयं चतुरीविवचनीयाः ॥८॥

इति प्रमाणनयतत्त्वाळेकाळङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचि-तायां रत्नाकरावतारिकाख्यळघुटीकायां प्रमेयखरूप-निर्णयो नाम पश्चमः परिच्छेदः ॥ ५॥





## <sub>र्थाम्</sub> अथ षष्टः परिच्छेदः ।

पर्व प्रमाणस्य छक्षणसंख्याविषयानाख्याय फर्छ स्फुटयन्ति-यत्प्रमाणेन प्रसाध्यते तदस्य फरुम् ॥१॥ यद्वक्ष्यमाणमज्ञाननिष्ठस्यादिकं प्रसक्षादिना प्रमाणेन साधकतमे-न साध्यते, तदस्य प्रमाणस्य फरुमवगन्तव्यम् ॥१॥

भथेतत्प्रकारता दर्शयन्ति-

तद्दिविधमानन्तर्येण पारम्पर्येण च ॥२॥ तत्राचभेदमाद्शयन्ति-

तत्रानन्तर्येण सर्वप्रमाणानामज्ञाननिवृत्तिः फल्टम् ॥३॥ अज्ञानस्य विपर्ययादेर्निवृत्तिः प्रष्वंसः स्वपरव्यवसितिरूपा फर्छं बोद्धव्यम् ॥३॥

अथापरप्रकारं प्रकाशयन्ति-

पारम्पर्येण केवलज्ञानस्य तावत्फलमौदासीन्यम् ॥ ४॥

औदासीन्यं साक्षात्समस्तार्थानुभवेऽपि हानोपादानेच्छाविरहान्साध्यस्थ्यसुपेक्षेत्रार्थः । कुत इति चेत् । उच्यते । सिद्धप्रयोजनत्वात् केविछनां सर्वत्रौदासीन्यमेव भवति, हेयस्य संसारतत्कारणस्य हाना-दुपादेयस्य मोक्षतत्कारणस्योपादानात् सिद्धप्रयोजनत्वं नासिद्धं भगवताम् ॥४॥

अथ केवल्यविरिक्तप्रमाणानां परम्पराफलं प्रकटयन्ति-होषप्रमाणानां पुनरुपादानहानोपेक्षाबुद्धयः ॥५॥ पारम्पर्येण फलमिति संबन्धनीयम्।तत उपादेये कुक्कुमकामिनीक-पूरादावर्थे ग्रहणबुद्धिः,हेये हिममकराङ्गारादौ परिखागबुद्धिः, वपेक्षणी- येऽर्थानर्थाप्रसाधकलेनोपादानहानानर्हे जरत्तृणादौ वस्तुन्युपेक्षाबुद्धिः पारम्पर्येण फलमिति ॥५॥

प्रमाणात् फलस्य भेदाभेदैकान्तवादिनो यौगसौगतान्निराकर्तुं स्वमतं च व्यवस्थापयितुं प्रमाणयन्ति-

तत्प्रमाणतः स्याद्भिन्नमभिन्नं च प्रमाणफलत्वान्यथा-

नुपपत्तेः ॥६॥

तिदिति प्रकृतं फलं परामृश्यते ॥ ६ ॥ अथात्राशङ्कय व्याभिचारमपसारयन्ति—

उपादानबुद्धादिना प्रमाणाङ्किनेन व्यवहितफलेन हे-तोर्व्यभिचार इति न विभावनीयम् ॥॥।

प्रमाणफळं च भविष्यति, प्रमाणात् सर्वथा भिन्नं च भविष्यति, यथोपादान्बुद्ध्यादिकमिति न परामर्शनीयं यौगैरित्यर्थः ॥॥।

अत्र हेतु:-तस्यैकप्रमातृतादात्म्येन प्रमाणाद्भेद्व्यवस्थितेः ॥८॥ एकप्रमातृतादात्म्यमपि कृतः सिद्धमित्याशङ्कयाहु:--

प्रमाणतया परिणतस्यैवात्मनः फळतया परिणति-

प्रतीतेः ॥९॥

यस्यैवात्मनः प्रमाणाकारेण परिणतिस्तस्यैव फल्रकपतया परि-णाम इरोकप्रमात्रपेक्षया प्रमाणफल्योरभेदः ॥९॥ एतदेव भावयन्ति—

यः प्रमिमीते स एवोपादत्ते परिलजत्युपेक्षते चेति सर्वसं-व्यवहारिभिरस्खलितमनुभवात ॥१०॥

न खल्वन्यः प्रमाता प्रमाणपर्यायतया परिणमतेऽन्यक्षोपादान-हानोपेक्षाबुद्धिपर्यायस्वभावतयेति कस्यापि सचेतसोऽनुभवः सम-स्तीसर्थः ॥ १० ॥ यथोक्तार्थानभ्युपगमे दूषणमाहुः-इतस्था स्वपस्योः प्रमाणफल्रञ्यवस्थाविष्ठवः प्रस-

ज्ज्येत ॥११॥

इतरथेलेकस्यैव प्रमातुः प्रमाणफलतादात्म्यानङ्गीकारे इमे प्रमाणफले स्वकीये, इमे च परकीये इति नैयलं न स्यादिति भावः। तदित्थमुपादा-नादौ व्यवहिते फले प्रमाणादभेदस्यापि प्रसिद्धेर्न तेन प्रकृतहेतो-व्यभिचार इति सिद्धम् ॥११॥

अथ व्याभिचारान्तरं पराकुर्वन्ति-

अज्ञाननिवृत्तिस्वरूपेण प्रमाणादभिन्नेन साक्षात्फ-

लेन साधनस्यानेकान्त इति नाशङ्कनीयम् ॥१२॥

प्रमाणफळं च स्यात्, प्रमाणात् सर्वथाऽप्यभिन्नं च स्यात्, यथा-ऽज्ञानिनृष्टत्तिरित्यनयोर्नेकान्तिकलं प्रमाणफळलान्यथानुपपत्तेर्हेतेरिति न शङ्कतीयं शाक्यैः ॥१२॥

कुत् इत्याह—

कथिञ्चत्तस्यापि प्रमाणान्हेदेन व्यवस्थानात् ॥१३॥ कथिञ्चदिति वक्ष्यमाणेन प्रकारेण ॥१३॥

तमेव प्रकारं प्रकाशयन्ति-

साध्यसाधनभावेन प्रमाणफलयोः प्रतीयमानत्वात् ॥१४॥

ये हि साध्यसाधनभावेन प्रतीयेते, ते परस्परं भिद्येते, यथा कुठार-च्छिदे, साध्यसाधनभावेन प्रतीयेते च प्रमाणाज्ञाननिवृत्त्याख्यफळे॥१४॥

अस्येव हेतोरसिद्धतां परिजिहीर्षवः प्रमाणस्य साधनतां तावत्सम-र्थयन्ते—

प्रमाणं हि करणाख्यं साधनम्, स्वपरव्यवसितौ साधक-तमत्वात् ॥ १५ ॥ यत् खलु क्रियायां साधकतमम् , तत् करणाख्यं साधनं, यथा परश्वधः, साधकतमं च स्वपरव्यवसितौ प्रमाणमिति ॥१५॥ अथ फलस्य साध्यत्वं समर्थयन्ते-

स्वपरव्यवसिातिकियारूपाज्ञाननिवृत्त्याख्यं फलं त

# साध्यम्, प्रमाणनिष्पाद्यत्वात् ॥ १६॥

अथ प्रसङ्गतः कर्तुरिप सकाशास्त्रस्तुतफल्लस भेदं समर्थयन्ते-प्रमातुरिप स्वपरन्यवसितिक्रियायाः कथञ्चिन्नेदः॥१७॥

कर्तुरात्मनः किं पुनः प्रमाणादिखपिशब्दार्थः ॥ १७ ॥ अत्र हेतुमाद्रः–

कर्तृक्रिययोः साध्यसाधकभावेनोपलम्भात् ॥१८॥

ये साध्यसाधकभावेनोपलभ्येते, ते भिन्ने, यथा देवदत्तदारुच्छिदि-क्रिये, साध्यसाधकभावेनोपलभ्येते च प्रमातृस्वपरव्यवसितिलक्षणक्रिये।। एतद्वेत्वसिद्धतां प्रतिषेधन्ति—

कर्त्ता हि साधकः, स्रतन्त्रत्यात् ; क्रिया तु साध्या, कर्तु-निर्वर्त्त्येत्वात् ॥१९॥

खमात्मा तन्त्रं प्रधानमस्येति स्वतन्त्रस्तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् । यः क्रियायां स्वतन्त्रः स साधको, यथा दारुन्छिदायां त्रश्चनः, स्वतन्त्रश्च स्वप- रव्यवसितिक्रियायां प्रमातेति। स्वतन्त्रतं कर्तुः क्रतः सिद्धम् १ इति चेत्। क्रियासिद्धावपरायत्ततया प्राधान्येन विवक्षितत्वात् । स्वपरव्यवसि-तिळक्षणा क्रिया पुनः साध्या, कर्तृनिर्वर्त्यत्वात्, या कर्तृनिर्वर्त्या क्रिया, सा साध्येतिव्यवहारयोग्याः यथा संप्रतिपन्नाः, तथा च स्वपरव्यवसिति-क्रियेति । तदेवं कर्तृक्रिययोः साध्यसाधकभावेन प्रतीयमानत्वादुपपन्नः कथिन्द्रेदः ॥ १९॥

एनमेवार्थ द्रढयन्ति-

न च किया कियावतः सकाशाद्भिन्नैव, भिन्नैव वाः

प्रतिनियतिकयािकयावद्भावभङ्गप्रसङ्गात् ॥२०॥

अभिन्नेवेद्यनेन सौगतस्वाकृतमभेदैकान्तं, भिन्नेवेद्यनेन तु वैशेषिका-द्याममतं भेदैकान्तं प्रतिश्चिपन्ति—कियायाः क्रियावत एकान्तेनाभेदे हि क्रियावनमान्नमेव तारिवकं स्थात्; नतु द्वयम्, अभेदप्रतिज्ञाविरोधात् । एकान्तभेदे तु क्रियाक्रियावतोविवश्चितपदार्थसैवेयं क्रियेति संवन्धावधा-रणं न स्याद्, भेदाविशेषादशेषवस्तुनामप्यसौ किन्न भवेत् ?। नच सम-वायोऽत्र नियामकत्या वक्तुं युक्तः, तस्यापि व्यापकत्वेन तन्नियामकन्तायामपर्याप्तत्वात् । तस्याद्वेदाभेदैकान्तपश्चयोः प्रतिनियत्तक्रयाक्रियाक्व द्वावभन्नप्रसन्नः सुव्यक्त इति कथिष्वद्विष्वगभूतेव क्रिया क्रियावंतः सकाशादङ्गीकर्त्रसुविता ॥ २०॥

कश्चित्राह्-करूपनाशिरिपनिर्मिता सर्वोऽपि प्रमाणफळ्ळ्यबहृतिरि-ति विफळ एवायं प्रमाणफळाळम्बनः स्याद्वादिनां भेदाभेदप्रतिष्ठोप-क्रम इति तन्मतिमदानीमपाकुर्वन्ति—

संवृत्त्या प्रमाणफलव्यवहार इत्यपामाणिकप्रलापः, परमार्थतः स्वाभिमतसिद्धिविरोधात् ॥२१॥

अयमर्थ:-सांवृतप्रमाणफळव्यवहारवादिनाऽपि सांवृतत्वं प्रमाण-फळयोः परमार्थवृत्त्या तावदेष्टव्यम्।तचासौ प्रमाणादभिमन्यते,अप्रमा-णाद्वा।न तावद्प्रमाणात्, तस्याकि श्वत्करत्वात्। अय प्रमाणात्।तन्न। यतः सांवृतत्वप्राहकं प्रमाणं सांवृतम्,असांवृतं वा स्यात्।यदि सांवृतम्। कथं तस्मादपारमार्थिकात् पारमार्थिकस्य सकलप्रमाणफल्व्यवहारसांवु-तत्त्वस्य सिद्धिः?।तथाच पारमार्थिक एव समस्तोऽपि प्रमाणफल्व्यवहारः प्राप्तः । अथ प्रमाणफल्लसांवृतत्वमाहकं प्रमाणं स्वयमसांवृत्तिम्ब्यते, तार्हि श्लीणा सकलप्रमाणफल्व्यवहारसांवृतत्वप्रतिज्ञा, अनेनैव व्यभिचारात्। तदेवं सांवृतसकलप्रमाणफल्व्यवहारसांवृतत्विनो व्यक्त एव परमार्थतः स्ना-भिमतसिद्धिविरोध इति ॥२१॥

प्रस्तुतमेवार्थं निगमयन्ति-

ततः पारमार्थिक एव प्रमाणफलव्यवहारः सकलपुरुषा-र्थसिद्धिहेतः स्वीकर्त्तव्यः ॥२२॥

एवं प्रमाणं स्वरूपादिभिः प्ररूप्येदानीं हेयज्ञाने सति तद्धानादुपा-हेयं सम्यगुपादातुं पार्यते, अतस्तत्स्वरूपाद्याभासमप्याहु:--

प्रमाणस्य स्वरूपादिचतुष्टयाद्विपरीतं तदाभासम् ॥२३॥

पूर्वपरिच्छेदप्रतिपादितात्प्रमाणसंबन्धिनः स्वरूपादिचतुष्टयात् स्व-रूपसङ्ख्याविषयफळळक्षणाद्विपरीतमपरं स्वरूपादिचतुष्टयाभासं स्वरू-पाभासं, सङ्ख्याभासं, विषयाभासं, फळाभासं चेत्यर्थस्तद्वदाभासत इति कुला ॥ २३ ॥

तत्र खरूपाभासं ताबदाहुः-अज्ञानात्मकानात्मप्रकाशकस्त्रमात्रावभासकनिर्विकरूप-

कसमारोपाः प्रमाणस्य खरूपाभासाः ॥२४॥

अज्ञानात्मकं च, अनात्मप्रकाशकं च, स्वमात्रावभासकं च, निर्वि-कृत्पकं च, समारोपश्चेति प्रमाणसंबन्धिनः स्वरूपाभासाः प्रमाणाभासाः प्रस्रेयाः ॥२४॥

भय क्रमेण दृष्टान्तमाचक्षते-यथा सन्निकषीद्यस्वसंविदितपरानवभासकज्ञानदर्श-नविपर्ययसंशयानध्यवसायाः ॥२५॥ अत्र सन्निकर्षादिकमञ्चानात्मकस्य दृष्टान्तः, अस्त्रसंविदितज्ञानम्-नात्मप्रकाशकस्य, परानवभासकज्ञानं वाद्धार्थापछापिज्ञानस्य, दृर्शनं निर्विकल्पकस्य, विपर्ययादयस्तु समारोपस्येति ॥२५॥ कथमेषां तत्स्वरूपाभासता १ इस्त्रत्र हेतमाद्वः-

तेभ्यः स्वपरव्यवसायस्यानुपपत्तेः ॥ २६ ॥

यथा चैतेभ्यः स्वपरव्यवसायो नोपपद्यते तथा प्रागुपदर्शितमेव ॥२६॥ सामान्यतः प्रमाणस्वरूपाभासमाभिषाय विशेषतस्तद्भिधित्सवः सांव्यवहारिकप्रसक्षाभासं तावदाहः-

सांव्यवहारिकप्रत्यक्षमित्र यदाभासते तत्तदाभासम्॥२०॥ सांव्यवहारिकप्रत्यक्षमिन्द्रियानिन्द्रियनिबन्धनतया द्विप्रकारं प्रागु-पर्वाणतस्वरूपम्॥२०॥ वदाहरन्ति-

यथाऽम्बुधरेषु गन्धर्वनगरज्ञानं, दुःखे सुखज्ञानं च ॥२८॥ अत्राचं निदर्शनमिन्द्रियनिबन्धनाभासस्य,द्वितीयं पुनरनिन्द्रियनिबन्धनाभासस्य। अवप्रहाभासादयस्तु तद्वेदाः स्वयमेव प्राक्षैर्विक्षेयाः॥२८॥ पारमार्थिकप्रत्यक्षाभासं प्रादुष्कुर्वन्ति—

पारमार्थिकप्रत्यक्षमित्र यदाभासते तत्त्वाभासम् ॥२९॥ पारमार्थिकप्रत्यक्षं विकलसकलस्वरूपतया हिभेदं प्रागुक्तम् ॥२९॥ बदाहरन्ति—

यथा शिवाख्यस्य राजर्षेरसंख्यातद्वीपसमुद्रेषु सप्तदी-पसमुद्रज्ञानम् ॥३०॥

शिवाख्यो राजार्षः स्वसमयप्रसिद्धः, तस्य किल विभङ्गापरपर्यायमव-ध्याभासं तादृशं वेदनमाविवभूवेलाद्दः सैद्धान्तिकाः । मनःपर्यायकेवल-क्वानयोस्तु विपर्ययः कदाचित्र संभवति, एकस्य संयमविशुद्धिप्रादुर्भूत-त्वात्, अन्यस्य समस्तावरणक्ष्यसमुस्थलात्। ततस्य नात्र तदाभासचि-न्तावकाशः ॥३०॥ अथ परोक्षाभासं विवक्षवः स्मरणाभासं तावदाहुः-अननुभृते वस्तुनि तदितिज्ञानं स्मरणाभासम् ॥३१॥ अननुभृते प्रमाणमात्रेणानुपल्डवे ॥३१॥ उदाहरन्ति-

अननुभृते मुनिमण्डलेतन्मुनिमण्डलमिति यथा॥३२॥ प्रत्यभिज्ञाभासं प्ररूपयन्ति-

तुल्ये पदार्थे स एवायमिति, एकस्मिश्च तेन तुल्य इत्यादि-ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानाभासम् ॥ ३३ ॥

प्रसिम्ज्ञानंहि तिर्यगृद्धेतासामान्यादिगोचरमुपवर्णितं, तत्र तिर्य-क्सामान्यालिङ्गिते भावे स एवायामिति ऊद्धेतासामान्यस्वभावे चैक-स्मिन् द्रव्ये तेन तुल्य इति ज्ञानम्ः आदिशब्दादेवंजातीयकमन्यदिप ज्ञानं प्रसिम्ज्ञानाभासमिति ॥१३॥

उदाहरन्ति-

### यमलकजातवत् ॥३४॥

यमलकजातयोरेकस्याः स्त्रिया एकदिनोत्पन्नयोः पुत्रयोर्भध्यादेकत्र द्वितीयेन तुल्योऽयमिति जिज्ञासिते स एवायमिति, अपरत्र स एवायमिति बुभुत्सिते तेन तुल्योऽयमिति च ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानामासम् ॥३४॥ तर्कोभासमादर्शयन्त-

असत्यामिप व्याप्तौ तद्वभासस्तकीभासः ॥३५॥ व्याप्तिरविनाभावः ॥३५॥ वदाहरन्ति-

स श्यामो मैत्रतनयत्वादित्यत्र यावान्मैत्रतनयः स श्याम इति यथा ॥३६॥

नहि मैत्रतनयत्वहेतोः श्यामत्वेन व्याप्तिरस्ति, शाकाद्याहारपरिण-तिपूर्वकलाच्छ्यामतायाः । यो हि जनन्युपभुक्तशाकाद्याहारपरिणामपूर्व-कस्तनयः, स एव श्याम इति सर्वाक्षेपेण यः प्रत्ययः, स तर्क इति ॥३६॥ अनुमानाभासमाख्यान्ति-

पक्षाभासादिसमुत्थं ज्ञानमनुमानाभासमवसेयम् ॥ ३७॥

पक्षाभासो वक्ष्यमाण आदियेंषां हेत्वाभासादीनां भणिष्यमाणस्वरू-पाणां तेभ्यः समुत्था समुत्यित्तरस्येति पक्षाभासादिसमुत्थं ज्ञान-मनुमानाभासमभिषीयते । एतच यदा स्वप्रतिपत्त्यर्थं तदा स्वार्थानुमा-चाभासं, यदा तु परप्रतिपत्त्यर्थं पक्षादिवचनरूपापन्नं तदा परार्थानुमाना-भासमवसेयभिति ॥ ३०॥

पक्षाभासांस्तावदाहु:-

तत्र प्रतीतिनराकृतानभीप्सित्साध्यधर्मविशेषणास्त्रयः पक्षाभासाः ॥ ३८ ॥

प्रतीतसाध्यधर्मविशेषणः, निराकृतसाध्यधर्मविशेषणः, सनभीप्सि-तसाध्यधर्मविशेषणश्चेति त्रयः पक्षाभासा भवन्तिः, अप्रतीतानिराकृताभी-प्सितसाध्यधर्मविशिष्टधर्मिणां सम्यक्पक्षत्वेन प्रागुपवर्णितत्वादेतेषां च सद्विपरीतत्वात् ॥ ३८ ॥

तत्राद्यं पक्षाभासमुदाहरन्ति-

प्रतीतसाध्यधर्मविशेषणो यथाऽऽहैतान्प्रस्रवधारणवर्जे परेण प्रयुज्यमानः समस्ति जीव इत्यादिः ॥३९॥

अवधारणं वर्जयित्वा परोपन्यस्तः समस्तोऽपि वाक्प्रयोग आईतानां प्रतीतमेवार्थे प्रकाशयति। ते हि सर्वे जीवादिवस्त्वनेकान्तात्मकं प्रतिपन्नाः, ततस्तेषामवधारणरहितं प्रमाणवाक्यं, सुनयवाक्यं वा प्रयुक्यमानं प्रसिद्ध-मेवार्थसुद्भावयतीति व्यर्थस्तत्प्रयोगः। सिद्धसाधनः, प्रसिद्धसंबन्ध इत्यपि संज्ञाह्यसस्याविरुद्धम् ॥ ३९ ॥

द्वितीयपक्षाभासं भेदतो नियमयन्ति-

निराकृतसाध्यधमैविशेषणः प्रत्यक्षानुमानागमलोक-स्ववचनादिभिः साध्यधमैस्य निराकरणादनेक-

प्रकारः ॥ ४० ॥

प्रसक्षित्राकृतसाध्यधमेविशेषणः, अनुमानित्राकृतसाध्यधमेविशेषणः, आगमित्राकृतसाध्यधमेविशेषणः, लोकित्राकृतसाध्यधमेविशेषणः, लोकित्राकृतसाध्यधमेविशेषणः, स्ववचनित्राकृतसाध्यधमेविशेषणः; आदिशब्दात्समरणिनराकृतसाध्यधमेविशेषणः, प्रसाभिज्ञानिराकृतसाध्यधमेविशेषणः, तर्कित्रा-कृतसाध्यधमेविशेषणः, प्रसाभिज्ञानिराकृतसाध्यधमेविशेषणः, तर्कित्रा-कृतसाध्यधमेविशेषणः

एषु प्रथमं प्रकारं प्रकाश्यन्ति-

प्रसक्षिनराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा नास्ति भूतवि-

#### लक्षण आत्मा ॥४१॥

स्वसंवेदनप्रसक्षेण हि पृथिव्यप्तेजोवायुभ्यः शरीरत्वेन परिण-तेभ्यो भूतेभ्यो विरुक्षणोऽन्य आत्मा परिन्छिद्यते, इति तद्विरुक्षणात्म-निराकरणप्रतिज्ञाऽनेन बाध्यते; यथाऽनुष्णोऽप्तिः, इति प्रतिज्ञा बाह्ये-न्द्रियप्रसक्षेण ॥ ४१ ॥

द्वितीयप्रकारं प्रकाशयन्ति-

### अनुमाननिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा नास्ति सर्व-ज्ञो वीतरागो वा ॥ ४२ ॥

अत्र हि यः कश्चित्रिष्ठांसातिशयवान्, स कचित्स्वकारणजनितिर्निमू-छक्षयः यथा कनकादिमलो, निर्ह्वासातिशयवती च देाषावरणे इस्रनेनानु-मानेन सुन्यक्तैव वाधा । एतस्मात्स्वत्वनुमानाद्यत्र कचन पुरुषधौरेये दोषावरणयोः सर्वथा प्रक्षयप्रसिद्धिः, स एव सर्वज्ञो वीतरागश्चेति। एव-मपरिणामी शब्द इस्रादिरापे प्रतिज्ञापरिणामी शब्दः कृतकत्वान्यथाऽनु-पपत्तेरित्याद्यनुमानेन वाध्यमानाऽत्रोदाहरणीया ॥ ४२ ॥

अथ तृतीयं भेदमाहु:-

आगमनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा जैनेन रजनि-

भोजनं भजनीयम् ॥४३॥

"अत्थं गर्यामे आइचे पुरत्था य अणुग्गए । आहारमाइयं सन्वं मणसा वि न पत्थए" ॥ १ ॥ इत्यादिना हि प्रसिद्धप्रामाण्येन परमागमवाक्येन क्ष्पाभक्षणपक्षः प्रतिक्षिण्यमाणत्वात्र साधुत्वमास्कन्दति । एवं जैनेन परकछत्रमाभिळष-णीयमित्याशुदाहरणीयम् ॥४३॥

चतुर्थे प्रकारं प्रथयन्ति-

### लोकनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा न पारमार्थिकः

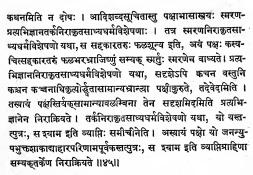
### प्रमाणप्रमेयव्यवहारः ॥ ४४ ॥

छोकशब्दैनात्र छोकप्रतीतिरुच्यते । ततो छोकप्रतीतिनिराकृत-साध्यधमीवशेषण इत्यर्थः । सर्वोऽिप हि छोकस्य प्रतीतिरीदशी यत्पार-मार्थिकं प्रमाणं, तेन च तत्त्वातत्त्वविवेकः पारमार्थिक एव क्रियते। नतु छोकप्रतीतिरप्रमाणं, प्रमाणं वा ?। अप्रमाणं चेत्, कथं तया वाधः कस्यापि कर्त्तुं शक्यः ?। प्रमाणं चेत्, प्रत्यक्षाद्यातिरिक्तं, तदन्यतरहा। न तावदाद्यः पक्षः, प्रत्यक्षाद्यतिरिक्तप्रमाणस्यासंभवात्। अन्यथा "प्रत्यक्षं च परोक्षं च" इल्लादिविभागस्यासमञ्जस्यापत्तेः । द्वितीयपक्षे तु प्रत्यक्षनिराकृतसाध्यध-मेविशेषणादिपक्षामासेष्वेवास्यान्तर्मृतत्वात् न वाच्यः प्रकृतः पक्षामास इति चेत् । सत्यमेतत्, किन्तु छोकप्रतीतिरश्रोत्किछतत्वेन प्रतिभातीति विनेयमनीषोन्मीछनार्थमस्य पार्थक्येन निर्देशः। एवं श्चि नरिशरःक्पा-छप्रमुखं, प्राण्यङ्गत्वात्, शङ्कशुक्तिविद्याद्यपि दृश्यम् ॥४४॥

पश्चमप्रकारं कीर्त्तयन्ति-

### स्ववचननिराकृतसाध्यधर्मविद्योषणो यथा नास्ति प्रमेयपरिच्छेदकं प्रमाणम् ॥ ४५ ॥

सर्वप्रमाणाभावमभ्युपगच्छतः स्वमि वचनं स्वाभिप्रायप्रतिपाद-नपरं नास्तीति वाचंयमत्वमेव तस्य श्रेयः; ब्रुवाणस्तु नास्ति प्रमाणं प्रमेयपारिच्छेदकमिति स्वचचनं प्रमाणीकुर्वन् ब्रृत् इति स्ववचनेनैवासौ व्याह्न्यते; एवं निरन्तरमहं मैंनीत्याद्यि दृश्यम्। नतु स्वचचनस्य शब्द-स्पत्वात्तित्रराक्ठतसाध्यधमीविशेषणः पक्षाभासः प्राग्गदितागमनिराक्व-तसाध्यधमीविशेषण एव पक्षाभासेऽन्तर्भवतीति किमर्थमस्य भेदेन कथ-नमिति चेत्। एवमेतत्, तथापि शिष्यशेमुणीविकाशार्थमस्यापि पार्थक्थेन



द्वितीयं पक्षाभासं सभेदमुपदर्श्य तृतीयमुपदर्शयान्त-

# अनभीप्सितसाध्यधर्मविशेषणो यथा स्याद्वादिनः शाश्वतिक एव कलशादिरशाश्वतिक एव वेति

#### वदतः ॥ ४६॥

स्वाहादिनो हि सर्वत्रापि वस्तुनि नित्यत्वैकान्तः, अनित्यत्वैकान्तो वा नामीप्सितः, तथापि कदाचिदसौ समाक्षोभादिनैवमपि वदेत्। एवं नित्यः शब्द इति ताथागतस्य वदतः प्रकृतः पक्षाभासः। ये त्वप्रसिद्धविशेषणा-प्रसिद्धविशेष्याप्रसिद्धोभयाः पक्षभासाः परैः प्रोचिरे, नामी समीचीनाः। अप्रसिद्धत्वेशेषणस्य साध्यमानत्वात्, अन्यथा सिद्धसाध्यताऽवता-रात्। अथात्र सार्वत्रिकः प्रसिद्ध्यभावो विवक्षितो नतु तत्रैव धर्मिणि, यथा साङ्ख्यस्य विनाशित्वं कापि धर्मिणि न प्रसिद्धम्; तिरोभावमात्रस्यैव सर्वत्र तेनाभिधानात् । तद्युक्तम्। एवं सित क्षणिकतां साध्यतो भवतः कथं नाप्रसिद्धविशेषणत्वं दोषो भवेत् ?, क्षणिकतायाः सप्रक्षे काप्यप्रसिद्धः। विशेष्यस्य तु धर्मिणः सिद्धिविकस्पादिष प्रतिपादितेति कथ-मप्रसिद्धताऽस्य ?। एतेनाप्रसिद्धोभयोऽपि परास्तः ॥ ४६ ॥



पक्षाभासान्निरूप्य हेलाभासानाहु:-

असिद्धविरुद्धानैकान्तिकास्त्रयो हेलाभासाः॥ ४७॥

निश्चितान्यथाऽनुपपत्त्यास्यैकहेतुलक्षणविकल्लेनाहेतवोऽपिहेतुस्थाने निवेशाद्धेतुवदामासमाना हेत्वामासाः ॥४७॥

तत्रासिद्धमभिद्धति-

यस्यान्यथानुपपत्तिः प्रमाणेन न प्रतीयते सोऽसिन्दः॥

अन्यथाऽनुपपत्तेर्विपरीताया अनिश्चितायाश्च विरुद्धानैकान्तिकत्वेन कीर्त्तियिष्यमाणत्वादिह हेतुस्तरूपाप्रतीतिद्वारैकैवान्यथाऽनुपपत्त्यप्रतीति-रविशष्टा द्रष्टच्याः, हेतुस्तरूपाप्रतीतिश्चेयमज्ञानात्, सन्देहाद्, विपर्य-याद् वा विज्ञेया ॥४८॥

अथामुं भेदतो दंर्शयन्ति-

स द्विविध उभयासिद्धोऽन्यतरासिद्धश्च ॥ ४९ ॥

जभयस्य वादिप्रतिवादिसमुदायस्यासिद्धः; अन्यतरस्य वादिनः, प्रतिवादिनो वाऽसिद्धः ॥४९॥

तत्राद्यभेदं वदन्ति-

उभयासिद्धो यथा परिणामी शब्दश्राक्षुषत्वात् ॥५०॥

चक्षुषा गृह्यत इति चाक्षुषस्तस्य भावश्राक्षुषत्वं तस्मात् । अयं च वादिग्रतिवादिनोरुभयोरप्यसिद्धः, श्रावणत्वाच्छब्दस्य ॥ ५० ॥

द्वितीयं भेदं वदन्ति-

अन्यतरासिद्धो यथा अचेतनास्तरवो विज्ञानेन्द्रियायु-

र्निरोधलक्षणमरणरहितत्वात् ॥५१॥

ताथागतो हि तरूणामचैतन्यं साधयन् विज्ञानेन्द्रियायुर्निरोध-स्रक्षणमरणरहितस्वादिति हेतूपन्यासं कृतवान्।स च जैनानां तरुचैतन्य-वादिनामासिद्धः। तदागमे हुमेष्विप विज्ञानेन्द्रियायुषां प्रमाणतः प्रतिष्ठि-तत्वात्। इदं च प्रतिवाद्यसिद्ध्यपेक्षयोदाहरणम्। वाद्यसिद्ध्यपेक्षया तु अचेतनाः सुखादयः, उत्पत्तिमत्त्वादिति। अत्र हि वादिनः सांख्यस्योत्प-त्तिमत्त्वमप्रसिद्धम्; तेनाविभीवमात्रस्यैव सर्वत्र स्वीकृतत्वात्।

नन्वित्थमसिद्धप्रकारप्रकाशनं परैश्रके- खरूपेणासिद्धः. खरूपं बाऽसिद्धं यस्य सोऽयं खरूपासिद्धः, यथा अनित्यः शब्दः, चाक्ष-षत्वादिति । ननु चाक्षुषत्वं रूपादावस्ति, तेनास्य व्यधिकरणासि-द्धत्वं युक्तम्, नः, रूपाद्यधिकरणत्वेनाप्रतिपादितत्वात् । शब्दधार्माण चोपदिष्टं चाक्षुषत्वं न स्वरूपतोऽस्तीति स्वरूपासिद्धम् । विरुद्धम-धिकरणं यस्य स चासावसिद्धश्चेति व्यधिकरणासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, पटस्य कृतकत्वादिति । नतु शब्देऽपि कृतकत्वमस्ति, सत्यं, न तु तथा प्रतिपादितम् । नचान्यत्र प्रतिपादितमन्यत्र सिद्धं भवति । मीमांसकस्य वा कुर्वतो व्यधिकरणासिद्धम्। २ । विशेष्यमसिद्धं यस्यासौ विशेष्यासिद्धोयथा, अनित्यः शब्दः, सामान्यवत्त्वे सति चाक्षु-षत्वात्। ३। विशेषणासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, चाक्षुषत्वे सति सामा-न्यवत्त्वात्। ४।पक्षैकदेशासिद्धपर्यायः पक्षभागेऽसिद्धत्वात् भागासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, प्रयत्नानन्तरीयकलात्। ननु च वाद्यादिसमुत्थश-ब्दानामपीश्वरप्रयत्नपूर्वकलात् कथं भागासिद्धलम् ?। नैतत् । प्रयत्नस्य तीव्रमन्दादिभावानन्तरं शब्दस्य तथाभावो हि प्रयत्नानन्तरीयकत्वं विव-श्चितम् । नचेश्वरप्रयत्नस्य तीत्रादिभावोऽस्तिः; नित्यत्वात् । अनभ्युपगतेश्वरं प्रति वा भागासिद्धत्वम् । ५ । आश्रयासिद्धो यथा, अस्ति प्रधानं, विश्वस्य परिणामिकारणत्वात् । ६ । आश्रयैकदेशासिद्धो यथा, नित्याः प्रधानपु-रुषेश्वराः, अकृतकत्वात् । अत्र जैनस्य पुरुषः सिद्धो न प्रधानेश्वरौ । ७ । सन्दिग्धाश्रयासिद्धो यथा, गोत्वेन सन्दिह्यमाने गवये आरण्यकोऽयं गौः, जनदर्शनोत्पन्नत्रासत्वात् । ८। सन्दिग्धाश्रयैकदेशासिद्धो यथा, गो-त्वेन सन्दिशमाने गवये गवि च आरण्यकावेती गावी, जनदर्शनोत्पन्नना-सत्वात् । ९ । आश्रयसन्दिग्धवृत्त्यीसद्धो यथा, आश्रयहेत्वोः स्वरूप-निश्चये आश्रये हेतुवृत्तिसंशये मयूरवानयं प्रदेशः, केकायितोपेतत्वात् । १० । आश्रयैकदेशसन्दिग्धवृत्त्यसिद्धो यथा, आश्रयहेत्वोः स्वरूपनिश्चये सरोवाश्रयैकदेशे हेतुन्तसंशये मयूरवन्तावेती सहकारकणिकारी, तत-



एव । ११ । व्यर्थविशेषणासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, सामान्यवत्त्वे सति कृतकलात् । १२ । च्यर्थविशेष्यासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, क्रतकले सति सामान्यवत्त्वात् । १३ । सन्दिग्धासिद्धो यथा, धूमवा-ष्पादिविवेकानिश्चये कश्चिदाह -बह्विमानयं प्रदेशः, धूमवत्त्वात् । १४ । संदिग्धविशेष्यासिद्धो यथा, अद्यापि रागादियुक्तः कपिछः, पुरुषते सत्यद्याप्यनुत्पन्नतत्त्वज्ञानत्वात् । १५ । संदिग्धविशेषणासिद्धो यथा, अद्यापि रागादियुक्तः कपिलः, सर्वदा तत्त्वज्ञानरहितत्वे सति पुरुष-त्वात् । १६ । एकदेशासिद्धो यथा, प्रागभावो वस्तु, विनाशोत्पाद्धर्म-कत्वात् । १७ । विशेषणैकदेशासिद्धो यथा, तिमिरमभावस्त्रभावं, द्रव्य-गुणकर्मातिरिक्तत्वे सति कार्यत्वात्। अत्र जैनान् प्रति तिमिरे द्रव्याति-रेको न सिद्धः ।१८ । विशेष्यैकदेशासिद्धो यथा, तिमिरमभावस्त्रभावं, कार्यले सति द्रव्यगुणकर्मातिरिक्तलात्।१९ । संदिग्धैकदेशासिद्धो यथा, नायं पुरुषः सर्वज्ञः, रागवक्तृत्वोपेतत्वात् । अत्र लिङ्गादनिश्चिते रागित्वे सन्देहः।२०। संदिग्धविशेषणैकदेशासिद्धो यथा, नायं पुरुषः सर्वज्ञः, राग-वक्त्वोपेतत्वे सति पुरुषत्वात्।२१। सन्दिग्धविशेष्यैकदेशासिद्धो यथा, नायं पुरुषः सर्वज्ञः, पुरुषत्वे सति रागवक्तृत्वोपेतत्वात् ।२२। व्यर्थेकदेशा-सिद्धो यथा, आग्निमानयं पर्वतप्रदेशः, प्रकाशधूमोपेतत्वात्। २३। व्यर्थ-विशेषणैकदेशासिद्धो यथा,गुणः शब्दः, प्रमेयत्वसामान्यवत्त्वे सति बाह्यै-केन्द्रियप्राह्यलात्। अत्र बाह्यैकेन्द्रियप्राह्यस्यापि रूपलादिसामान्यस्य गुण-लाभावाद्यभिचारपरिहाराय सामान्यवत्त्वे सतीति सार्थकम् ; प्रमेयलं तु व्यर्थम् । २४ । व्यर्थविशेष्यैकदेशासिद्धो यथा, गुणः शब्दो बाह्यै-केन्द्रियप्राह्यले सति प्रमेयलसामान्यवत्त्वात् । २५ । एवमन्येऽप्येक-देशासिद्धादिद्वारेण भूयांसोऽसिद्धभेदाः स्वयमभ्यूह्य वाच्याः । उदाह-रणेषु चैतेषु दूषणान्तरस्य सम्भवतोऽप्यप्रकृतलाद्नुपद्रश्नम् । त एते भेदा भवद्भिः कथं नाभिहिताः ? ॥

चच्यते। एतेषु ये हेलाभासतां भजन्ते, ते यदोभयवाद्यसिद्धलेन विवक्त्यन्ते, तदोभयासिद्धेऽन्तर्भवन्ति । यदात्वन्यतरासिद्धलेन तदा-ऽन्यतरासिद्ध इति । च्यथिकरणासिद्धस्तु हेलाभासो न भवलेव ।

्व्यधिकरणाद्पि पित्रोन्नीह्मण्यात्पुत्रे न्नाह्मण्यानुमानदुर्शनात्, नटभटा-दीनामिप ब्राह्मण्यं कस्मान्नायं साधयतीति चेत । पक्षधर्मीऽपि पर्व-तद्रव्यताः तत्र चित्रभानं किमिति नानुमापयति ? इति समानमः व्यभिचाराचेत् , तद्पि तुल्यम्। तत्पित्रोत्रोद्धाण्यं हि तद्गमकम्। एवं तर्हि प्रयोजकसंबन्धेन संबद्धो हेत: कथं व्यधिकरण: ? इति चेत्। नत् यदि साध्याधिगमप्रयोजकसंबन्धाभावाद्वैयधिकरण्यमुच्यते । तदानीं संमत-मेवैतद्साकं दोष:, किन्तु प्रमेयत्वादयोऽपि व्यधिकरणा एव वाच्याः स्युर्न व्यभिचार्यादयः । तस्मात्पक्षान्यधर्मत्वाभिधानादेव व्यधिकरणो हेत्वाभासस्ते सम्मतः, स चागमक इति नियमं प्रसाचक्ष्महे । अथ प्रति-भोहराक्ताऽन्यथाभिधानेऽपि ब्राह्मणजन्यत्वादिसेवं हेत्वर्थे प्रतिपद्य साध्यं प्रतिपद्यते इति चेदेवं तर्हि प्रतिभोहशक्यैव पटस्य कृतकत्वादित्य-भिधानेऽपि पटस्य कृतकत्वादानिस्तरंबं दृष्टम् , एवं शब्दस्यापि तत एव तद्-स्विति प्रतिपत्तौ नायमपि व्यधिकरणः स्यात् ; तस्माद्यथोपात्तो हेतुस्तथैव तद्रमकत्वं चिन्तनीयम् । नच यस्मात्पदस्य कृतकत्वं तस्मात्तद्रन्येनाप्य-नित्येन भवितव्यमित्यस्ति व्याप्तिः । अतोऽसौ व्यभिचारादेवागमकः । एवं काककाष्ण्यीदिरपि।कथं वा व्यधिकरणोऽपि जलचन्दो नमश्चन्दस्य. कृत्तिकोदयो वा शकटोदयस्य गमकः स्थात् ? इति नास्ति व्यधिकरणो हेत्वाभासः । आश्रयासिद्धताऽपि न युक्ता। अस्ति सर्वज्ञः, चन्द्रोपरागादि-ज्ञानान्यथाऽतपपत्तेरित्यादेरिप गमकत्वनिर्णयात्। कथमत्र सर्वज्ञधार्मणः सिद्धिः ? इति चेत्, असिद्धिरि कथमिति कथ्यताम् ?। प्रमाणागोचर-स्वादस्येति चेत्, एवं ताई तवापि तत्सिद्धिः कथं स्यात्?। नत् को नाम सर्वज्ञधर्मिणमभ्यधात्, येनैष पर्यनुयोगः सोपयोगः स्यादिति चेत् । नैवम् । प्रमाणागोचरत्वादिखतः सर्वज्ञो धर्मी न भवतीति सिषाधयि-षितत्वात् । अन्यथेद्मम्बरं प्रति निशिततरतरवारिज्यापारप्रायं भवेत । एवं च-

आश्रयासिद्धता तेऽनुमाने न चेत्, साऽनुमाने मदीये तदा किं भवेत् ?। आश्रयासिद्धता तेऽनुमानेऽस्ति चेत्,साऽनुमाने मदीये तदा किं भवेत्?॥ , अदि त्वदीयानुमानेनाश्रयासिद्धिरस्ति तदा प्रकृतेऽप्यसौ मा भूदः धर्मिण उभयत्राप्येक्यात् ; अन्यस्यास्य प्रकृतानुपयोगित्वात् । अथास्ति तत्राश्रयासिद्धिः तदा वाधकाभावात् एषा कथं मदीयेऽनुमाने स्यादि-ति भावः ।

तथा च-

"विकल्पाद्धर्मिणः सिद्धिः क्रियतेऽथ निषिध्यते । द्विधाऽपि धर्मिणः सिद्धिर्विकल्पात्ते समागता" ॥ १ ॥

द्वयमपि नास्मि करोमीत्यप्यनिभधयम्, विधिप्रतिषेधयोर्युगपद्धि-धानस्य प्रतिषेधस्य चासंभवात् । यदि च द्वयमपि न करोषि, तदा व्यक्तममूल्यक्रयी कथं नोपहासाय जायसे ?; तथातायामाश्रयासिद्ध्य-द्भावनाऽघटनात्। ननु यदि विकल्पसिद्धेऽपि धर्मिणि प्रमाणमन्वेषणी-यम् , तदा प्रमाणसिद्धेऽपि प्रमाणान्तरमन्विष्यताम् ; अन्यथा तु विक-ल्पसिद्धेऽपि पर्याप्तं प्रमाणान्वेषणेन, अहमहमिकया प्रमाणलक्षणपरी-क्षणं परीक्षकाणामकक्षीकरणीयं च स्यात्; तावन्मात्रेणेव सर्वस्यापि सिद्धे: । तथा च चाक्षुषत्वादिरिप शन्दानित्यत्वे साध्ये सम्यग्धेतुरेव भवेदिति चेत्। तदत्यरुपम्। विकरुपाद्धि सत्त्वासत्त्वसाधारणं धर्मिमात्रं प्रतीयते, न तु तावन्मात्रेणैव तद्स्तित्वस्यापि प्रतीतिरस्ति, यतोऽनुमा-नाऽनर्थक्यं भवेत् ; अन्यथा पृथिवीधरसाक्षात्कारे कृशानुमत्त्वसाधनम-व्यपार्थकं भवेतु। तस्याग्निमतोऽनग्निमतो वा प्रत्यक्षेणैव प्रेक्षणात्। आग्ने-मत्त्वाऽनिम्नमत्त्वविशेषशून्यस्य शैलमात्रस्य प्रत्यक्षेण परिच्छेदादु नातु-मानानर्थक्यमिति चेत्। तर्ह्धास्तित्वनास्तित्वविशेषशून्यस्य सर्वज्ञमात्रस्य विकल्पेनाऽऽकळनात् कथमत्राप्यनुमानानर्थक्यं स्यात् ?। अस्तित्वना-स्तित्वव्यंतिरेकेणकीदृशी सर्वज्ञमात्रसिद्धिरिति चेत् ?; अग्निमत्त्वानग्नि-मत्त्वव्यतिरेकेण क्षोणीधरमात्रसिद्धिरिप की हशी? इति वाच्यम्। क्षोणी-धरोऽयमिलेतावन्मात्रज्ञप्तिरेवेति चेत्, इतरत्रापि सर्वज्ञ इलेतावन्मात्र-इप्तिरेव साऽस्तुः केवलमेका प्रमाणलक्षणोपपन्नत्वात् प्रामाणिकी, तद्न्या तु तद्विपर्ययाद्वैकल्पिकीति। ननु किमनेन दुर्भगाऽऽभरणभाराय-माणेन विकल्पेन प्रामाणिकः कुर्यादिति चेत् ?। तद्युक्तम्। यतः प्रामा-



णिकोऽपि षट्तर्कीपरितर्ककर्कशशेमुषीविशेषसङ्ख्यावद्विराजिराजस-भायां खरविषाणमस्ति नास्ति वेति केनापि प्रसर्पद्दर्भोद्धरकन्धरेण साक्षेपं प्रत्याहतोऽवर्यं पुरुषाभिमानी किञ्चिद् त्रूयाद् न तूष्णीमेव पृष्णीयात्; अप्रकृतं च किमपि प्रलपन् सनिकारं निस्सार्येत, प्रकृ-तभाषणे तु विकल्पसिद्धं धर्मिणं विहाय काऽन्या गतिरास्ते १। अप्रामा-णिके वस्तुनि मृकवावदृकयोः कत्रः श्रेयानिति स्वयमेव विवेचयन्त तार्किकाः ? इति चेत्; ननु भवान् स्वोक्तमेव तावद्विवेचयतु, मूकतैव श्रेयसीति च पूत्करोति निष्प्रमाणके वस्तुनीति विकल्पसिद्धं धार्मणं विधाय मूकताधमे च विद्धातीत्यनात्मज्ञशेखरः । तस्मात्प्रामाणि-केनापि स्वीकर्त्तव्येव कापि विकल्पसिद्धिः। न च सैव सर्वत्रास्तु, कृतं प्रमाणेनेति वाच्यम् । तदन्तरेण नियतव्यवस्थाऽयोगात्। एको विकल्प-यति, अस्ति सर्वज्ञोऽन्यस्तु नास्तीति किमत्र प्रतिपद्यताम्?। प्रमाणसुद्रा-व्यवस्थापिते त्वन्यतरस्मिन् धर्मे दुईरोऽपि कः किं कुर्यात् ?। प्रमाणसि-द्भवनहें तु धर्मिणि सर्वज्ञखपुष्पादौ विकल्पसिद्धिरपि साधीयसी;तार्कि-कचकचकवर्त्तनामपि तथा व्यवहारदर्शनात्। एवं शब्दे चाक्षुपत्वमपि सिद्धयेदिति चेत् १। सत्यम् । तद्विकल्पसिद्धं विधाय यदि तत्रास्तित्वं प्रमा-णेन प्रसाधियतुं शक्यते,तदानीमस्तु नाम तत्सिद्धिः; न चैवम् ; तत्र प्रव-र्त्तमानस्य सर्वस्य हेतोः प्रत्यक्षप्रतिक्षिप्तपक्षत्वेनाकक्षीकाराईत्वात् ; ततः कथमिस्तित्वाप्रसिद्धौ शब्दे चाक्षुपत्वासिद्धिरस्तु ?। एवं च नाश्रयासिद्धो हेत्वाभासः समस्तीति स्थितम्।। न चैवं विश्वस्य परिणामिकारणत्वा-. दित्यस्यापि गमकता प्राप्नोति;अस्य स्वरूपासिद्धत्वात् प्रधानासिद्धौ वि-श्रस्य तत्परिणामित्वासिद्धेः। एवमाश्रयैकदेशासिद्धोऽपि न हेत्वाभासः। तर्हि प्रधानात्मानौ नित्यावकृतकत्वादित्ययमप्यात्मनीव प्रधानेऽपि नियत्वं गमयेत्। तद्सत्यम्। नित्यत्वं खल्वाद्यन्तशून्यसद्रूपत्वम् , आद्य-न्तविरहमात्रं वा विवक्षितम् । आद्येऽत्यन्ताभावेन व्यभिचारः, तस्या-कृतकस्याप्यतद्रपत्वात् । द्वितीये सिद्धसाध्यताः अत्यन्ताभावरूपतया प्रधानस्याद्यन्तरहितत्वेन तद्भाववादिभिरपि स्वीकारात्। तार्हे देव- दत्तवान्ध्येयौ वक्त्रवन्तौ वक्तृत्वादित्ययं हेतुरस्तु।नैवम्। न वान्ध्येयो वक्त्रवान्, असत्त्वादित्यनेन तद्वाधनात् । तदसत्त्वं च साधकप्रमाणा-भावात् सुप्रसिद्धम् ॥ सन्दिरधाश्रयासिद्धिरिप न हेतुदोषः; हेतोः साध्ये-नाविनाभावसंभवात्। धर्म्यसिद्धिस्तु पक्षदोषः स्यात्। साध्यधर्मवि-शिष्टतया प्रसिद्धो हि धर्मी पक्षः प्रोच्यते, न च सन्देहास्पदीभूतस्यास्य प्रसिद्धिरस्तीति पक्षदोषेणैवास्य गतत्वान्न हेतोर्दोषो वाच्यः। सन्दिग्धा-श्रयैकदेशासिद्धोऽपि तथैव । आश्रयसन्दिग्धवृत्त्यसिद्धोऽपि न साधुः; यतो यदि पक्षधर्मत्वं गमकत्वाङ्गमङ्गीकृतं स्यात् तदा स्यादयं दोषः; न चैवम् । तत्किमाश्रयवृत्त्यनिश्चयेऽपि केकायितान्नियतदेशाधिकरण-मयूरसिद्धिर्भवतु ? । नैवम् । केकायितमात्रं हि मयूरमात्रेणैवाविनाभूतं निश्चितमिति तदेव गमयति । देशविशेषविशिष्टमयूरसिद्धौ तु देशवि-शेषविशिष्टस्यैव केकायितस्याविनाभावावसाय इति केकायितमात्रस्य तद्राभिचारसंभवादेवागमकत्वम्। एवमाश्रयैकदेशसंदिग्धवृत्तिरप्यसिद्धो न भवतीति । व्यर्थविशेषणविशेष्यासिद्धावि नासिद्धभेदौ; वक्तर-कौशलमात्रत्वाद्वचनवैयर्थ्यदोषस्य । एवं व्यर्थेकदेशासिद्धादयोऽपि वाच्याः। ततः स्थितमेतद्, एतेष्वसिद्धभेदेषु संभवन्त उभयासिद्धान्यत-रासिद्धयोरन्तर्भवन्ति । नन्वन्यतरासिद्धो हेत्वाभास एव नास्ति। तथाहि-परेणासिद्ध इत्युद्धाविते यदि वादी न तत्साधकं प्रमाणमाच-क्षीत तदा प्रमाणाभावादुभयोरप्यसिद्धः; अथाचक्षीत, तदा प्रमाण-स्यापक्षपातित्वादुभयोरप्यसौ सिद्धः । अथवा यावन्न परं प्रति प्रमा-णेन प्रसाध्यते, तावत्तं प्रत्यसिद्ध इति चेत्; गौणं तर्ह्यसिद्धत्वम्; नहि रज्ञादिपदार्थस्तत्त्वतोऽप्रतीयमानस्तावन्तमीप कालं मुख्यतस्त-दाभास: । किं च । अन्यतरासिद्धो यदा हेत्वाभासस्तदा वादी निगृहीतः स्यात्; न च निगृहीतस्य पश्चाद्निग्रह इति युक्तम्; नापि हेतुसमर्थनं पश्चाद्यक्तम्; निप्रहान्तत्वाद्वादस्येति । अत्रोच्यते-यदा वादी सम्यग्घेतुत्वं प्रतिपद्यमाने।ऽपि तत्समर्थनन्यायविसारणा-दिनिमित्तेन प्रतिवादिनं प्राश्रिकान् वा प्रतिवोधियतुं न शकोत्यसिद्ध-



तामपि नानुमन्यते, तदाऽन्यतरासिद्धत्वेनैव निगृह्यते । तथा स्वय-मनभ्यपगतोऽपि परस्य सिद्ध इत्येतावतैवोपन्यस्तो हेतुरन्यतरा-सिद्धो निप्रहाधिकरणम्; यथा-सांख्यस्य जैनं प्रत्यचेतनाः सुखादयः, उत्पत्तिमत्त्वाद्भृटवदिति। ननु कथं तर्हि प्रसङ्गसाधनं सूपपादं स्यात्?; तथा च प्रमाणप्रसिद्धव्याप्तिकेन वाक्येन परस्यानिष्टत्वापादनाय प्रसन्तनं प्रसङ्गः; यथा-यत्सर्वथैकं तन्नानेकत्र वर्त्तते, यथैकः पर-माणुस्तथाच सामान्यमिति कथमनेकव्यक्तिर्वात्तं स्यात् ?; अने-कव्यक्तिर्वात्तत्वाभावं व्यापकमन्तरेण सर्वधैक्यस्य व्याप्यस्यानुप-पत्ते: । अत्र हि वादिनः स्याद्वादिनः सर्वथैक्यमसिद्धमिति कथं धर्मान्तरस्यानेकव्यक्तिर्वात्तत्वाभावस्य गमकं स्यादिति चेत् ?। तद-युक्तम् । एकधर्मीपगमे धर्मान्तरोपगमसंदर्शनमात्रतत्परत्वेनास्य वस्त-निश्चायकत्वाभावात् , प्रसङ्गविपर्ययरूपस्यैव मौलहेतोस्तन्निश्चायक-त्वात् । प्रसङ्गः खल्वत्र व्यापकविरुद्धोपछव्धिरूपः । अनेकव्यक्ति-वर्त्तित्वस्य हि व्यापकमनेकत्वम् ; एकान्तैकरूपस्यानेकव्यक्तिवर्त्तित्ववि-रोधात । एकान्तैकरूपस्य सामान्यस्य प्रतिनियतपदार्थाधेयत्व-स्वभावादपरस्य स्वभावस्याभावेनान्यपदार्थाधेयत्वासंभवात् तद्भावस्य तदभावस्य चान्योऽन्यपरिहारस्थितलक्षणत्वेन विरोधादिति सिद्ध-मनेकत्र वृत्तेरनेकत्वं व्यापकम्; तद्विरुद्धं च सर्वधैक्यं सामान्ये संगतं तबेति नानेकवृत्तित्वं स्याद्विरोध्यैक्यसद्भावेन व्यापकस्या-नेकत्वस्य निवृत्त्या व्याप्यस्यानेकवृत्तित्वस्याऽवद्यं निवृत्तेः। न च तन्निवृत्तिरभ्युपगतेति छन्धावसरः प्रसङ्गविपर्ययाख्यो विरुद्धन्याप्तो-पछिच्छिष्रह्मोऽत्र मौलो हेतुः, यथा-यदनेकवृत्ति तदनेकम्। यथा-अनेक-भाजनगतं तालफलं, अनेकवृत्ति च सामान्यमिति एकत्वस्य विरुद्धम-नेकत्वम्। तेन व्याप्तमनेकवृत्तित्वम् ; तस्योपलव्धिरिह मौलत्वं चास्यै-तदपेक्षयैव प्रसङ्गस्योपन्यासात्। न चायमुभयोरिप न सिद्धः; सामान्ये जैनयौगाभ्यां तदभ्युपगमात्। ततोऽयमेव मौलो हेतुरयमेव च वस्तु-निश्चायकः । ननु यद्ययमेव बस्तुनिश्चायकः कक्षीिकयते, तर्हि किं प्रस- क्वोपन्यासेन १ प्रागेवायमेवोपन्यस्यताम् । निश्चयाङ्गमेव हि ब्रुवाणो वादी वादिनामवधेयवचनो भवतीति चेत् । मैवम् । मौटहेतुपरिकरत्वादस्य । अवदयमेव हि प्रसङ्गं कुवैतोऽर्थः कश्चिनिश्चायितुमिष्टो, निश्चयश्च सिद्धहेतुनिमित्त इति यस्तत्र सिद्धो हेतुरिष्टस्तस्य व्याप्यव्यापक-मावसाधने प्रकारान्तरमेवैतत् । यस्तर्वथैकं तन्नानेकत्र वर्त्तत इति व्याप्तिदर्शनमात्रमपि हि वाधकं विरुद्धधर्माध्यासमाश्चिपतीत्यन्योऽयं साधनप्रकारः । एवं च नान्यतरासिद्धस्य कस्यापि गमकत्वमिति॥५१॥

अधुना विरुद्धलक्षणमाचक्षते-

## साध्यविपर्ययेणैव यस्यान्यथानुपपत्तिरध्यवसीयते स विरुद्धः ॥ ५२ ॥

यदा केनचिन् साध्यविपर्ययेणाविनाभूतो हेतुः साध्याविना-भावभ्रान्त्या प्रयुज्यते तदाऽसौ विरुद्धो हेत्वाभासः ॥ ५२ ॥ अत्रोदाहरणम–

## यथा निल एव पुरुषोऽनिल एव वा, प्रलभिज्ञाना-दिमत्त्वात् ॥ ५३ ॥

आदिशन्दात् स्मरणप्रमाणतदाभासादिग्रहः । अयं च हेतुः प्राचि साध्ये साङ्ख्यादिभिराख्यातः। स्थिरैकस्वरूपपुरुषसाध्यविपरीतपिरणाभिपुरुषेणैव व्याप्तत्वाद्विरुद्धः । तथाहि—यद्येष पुरुषः स्थिरैकस्वरूप एव,
तदा सुपुष्ताद्यवसायाभिव बाह्यार्थग्रहणादिरूपेण प्रवृत्त्यभावात्
प्रस्मिज्ञानाद्यः कदाचिन्न स्युः; तद्भावे वा स्थिरैकरूपत्वहानिः। अवस्थाभेदाद्यं व्यवहारः । इसप्ययुक्तम् । तासामवस्थातुर्व्यतिरेकाव्यतिरेकविकल्पानुपपत्तः । व्यतिरेके तास्तस्येति संबन्धाभावः; अव्यतिरेके पुनरवस्थातैवेति तद्वस्थस्तदभावः । कथं च तदेकान्तैक्ये अवस्थाभेदोऽपि भवेत्। तथैकान्तानिस्रत्वेऽपि साध्ये सौगतेन कियमाणेऽयं
हेतुर्विरुद्धः; परिणामिपुरुषेणैव व्याष्तत्वात् । तथाहि—असन्तोच्छेद्ध-



र्मिणि पुरुषे पुरुषान्तरचित्तवदेकसन्तानेऽपि स्मृतिप्रत्यभिज्ञाने न स्या-ताम् ; नित्यानित्ये पुंसि पुनः सर्वमेतद्वदातसुपपद्यते । विरोधादेः सा-मान्यविशेषवित्रज्ञानवचासंभवात् । तथा तुरङ्गोऽयं शृङ्गसङ्गित्वादि-त्याद्यत्रोदाहर्त्तव्यम् । ये च सति सपक्षे पक्षविपक्षव्यापक इत्यादयो विरुद्धभेदास्तेऽस्यैव प्रपश्चभूताः । तथाहि-सति सपक्षे चत्वारो वि-रुद्धाः । पक्षविपक्षव्यापको यथा-नित्यः शब्दः कार्यत्वात् । सपक्ष-आत्र चतुर्ष्विप व्योमादिनित्यः, खकारणसमवायः कार्यत्वं: उभयान्तो-पलक्षिता सत्ताऽनित्यत्वमित्येकेः तद्मिप्रायेण प्रागभावस्यापि नित्य-त्वाद्यक्तमेव विरुद्धोदाहरणम् । अन्यथा न विपक्षव्यापि कार्यत्वं स्यात् । यदा त्वादिमत्त्वमेव कार्यत्वं तदा प्रध्वंसस्य नित्यत्वेऽपि कार्यत्व-मस्तीत्यनैकान्तिकं स्यात् न विरुद्धमिति । अयं च पक्षे शब्दे विपक्षे घटादौ व्याप्य वर्त्तते । १ । विपक्षेकदेशवृक्तिः पक्षव्यापको यथा-नित्यः शब्दः सामान्यवत्त्वे सत्यसादादिवाह्येन्द्रियप्राह्यत्वात् । अई-त्यर्थे कृत्याभिधानात् प्रहणयोग्यतामात्रं प्राह्यत्वमुक्तम् , तेनास्य पक्ष-व्यापकत्वं, विपक्षे तु घटादावस्ति न सुखादौ । २ । पक्षविपक्षैकदेश-वत्तिर्यथा-नित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीयकत्वात् । अयं हि पुरुषादि-शब्दे पक्षेऽस्ति न वाय्वादिशब्दे, घटादौ च विपक्षे,न विद्युदादौ। ३। पक्षैकदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापको यथा-नित्या पृथिवी कुतकत्वात् । कृत-कत्वं द्राणुकादावस्ति पृथिव्यां न परमाणौ, विपक्षे तु घटादौ सर्वत्रा-स्ति । ४ । असति सपक्षे चत्वारो विरुद्धाः । पक्षविपक्षव्यापको यथा-आकाशविशेषगुणः शब्दः प्रमेयत्वात् । एषु चतुर्ध्वप्याकाशे विशेषगु-णान्तरस्याभावात् सपक्षाभावः । अयं च पक्षे शब्दे विपक्षे च रूपादौ व्याप्य वर्त्तते । ५ । पक्षविपक्षैकदेशवृत्तिर्यथा-तत्रैव पक्षे प्रयत्ना-नन्तरीयकत्वात् । अयं पक्षे पुरुषादिशब्दे एव, विपक्षे च रूपा-दावेवास्ति, न वाय्वादिशब्दे विद्युदादौ च । ६ । पक्षव्यापको विपक्ष-केदशवृत्तिर्यथा-तत्रैव पक्षे बाह्येन्द्रियमाह्यत्वात्। अयं शब्दं पक्षं ब्याप्नोति, विपक्षे तु रूपादावस्ति न सुखादौ । ७ । विपक्षव्यापकः

पक्षैकदेशवृत्तिर्यथा-तत्रैव पक्षे अपदात्मकत्वात् । अयं पक्षैकदेशं वर्णात्मकेऽस्ति नान्यत्र, विपक्षे तु रूपादो सर्वत्रास्ति । ८ । ननु चत्वार एव विरुद्धमेदा ये पक्षच्यापका नान्ये, ये पक्षैकदेशवृत्त्त्यस्तेषामसिद्ध-छक्षणोपपन्नत्वात् । तदसत् । उभयछक्षणोपपन्नत्वानंभयव्यवहार-विषयत्वात्, नुलायां प्रमाणप्रमेयव्यवहारवत् । धर्मिस्वरूपविपरीतसाध्यव्यविद्यसिविशेषविपरीतसाध्यव्यवहारवत् । धर्मिस्वरूपविपरीतसाध्यव्यविद्यसिवशेषविपर्ययसाधकस्यैव विरुद्धत्वेनाभिधानाद् । अन्यथा समस्तानुमानोच्छेदापित्तः । तथाहि—अनित्यः शब्दः छतकत्वादिति हेतुरित्यतां साध्यन्निप यो यः कृतकः स शब्दो न भवित, यथा—घटः । यो यः कृतकः स श्रवणो न भवित । यथा—स एवेति धर्मिणः स्वरूपं विशेषं च साध्यत्येवेत्यहेतुः स्यात्, नचैवं युक्तमिति ॥५३॥ अनैकान्तिकस्वरूपं प्ररूपयन्ति—

यस्यान्यथानुपपत्तिः संदिह्यते सोऽनैकान्तिकः ॥५४॥ साध्यसद्भावे कचिद्धेतोर्विभावनात् कचित्तु तदभावेऽपि विभाव-नादन्यथानुपपत्तिः सन्दिग्धा भवति ॥ ५४॥ एतद्भेदसङ्ख्यामाख्यान्ति-

स द्वेधा-निर्णीतविपक्षवृत्तिकः सन्दिग्धविपक्षवृत्तिकश्च॥

निर्णीता विपक्षे वृत्तिर्थस्य स तथा; सन्दिग्धा विपक्षे वृत्तिर्थस्य स तथोक्तः। अयं सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकः, सन्दिग्धान्यथानुपपित्तकः, सन्दिग्धान्यथानुपपितकः, सन्दिग्धव्यतिरेक इति नामान्तराणि प्राप्नोति ॥ ५५ ॥ तत्राद्यभेद्मदाह्यन्ति –

निर्णीतविपक्षवृत्तिको यथा-नित्यः शब्दः प्रमेयलात् ॥५६॥

प्रमेयत्वं हि सपक्षीमूते नित्ये न्योमादौ यथा प्रतीयत तथा विप-क्षमूतेऽप्यनित्ये घटादौ प्रतीयत एवः ततश्चोमयत्रापि प्रतीयमानत्वा-विश्लेषात् किमिदं नित्यत्वेनाविनामृतम्, उताहो! अनित्यत्वेन? इत्येव- मन्यथानुपपत्तेः संदिह्यमानत्वादनैकान्तिकतां स्वीकुरुते । एवं बिह्नमान्यं पर्वतनितम्बः पाण्डुद्रव्योपेतत्वादित्याद्यप्युदाहार्यम् ॥ ५६ ॥ अथ द्वितीयभेदमुदाहरन्ति-

### सन्दिग्धविपक्षवृत्तिको यथा-विवादपदापन्नः पुरुषः सर्वज्ञो न भवति वक्तृत्वात् ॥ ५७ ॥

वक्तृत्वं हि विपक्षे सर्वज्ञे सन्दिग्धवृत्तिकम्; सर्वज्ञः किं वक्ता आ-होस्विन्न वक्ता ? इति संदेहात्। एवं स इयामो मैत्रपुत्रत्वादित्याद्यप्युदा-हरणीयम्। सोपाधिरयमिति नैयायिकाः। उपाधिः खल्वत्र शाकाद्याहा-रपरिणामः, साधनाव्यापकत्वे सति साध्येन समव्याप्तिकत्वात्। साधन-व्यापकः खळूपाधिर्न भवति । अन्यथा वह्निसंबन्धोऽपि धूमस्य सोपाधिः स्यात् ,आर्द्रेन्धनसंबन्धस्य तथाभूतस्य संभवात्। ननु शाकाद्याहारपरि-णामोऽपि मैत्रपुत्रत्वाख्यसाधनस्य व्यापक एवः तमन्तरेणाऽस्य हेतोः कचिददर्शनात्। परिदृश्यमानकतिपयतत्पुत्रेषु तङ्गाव एव तङ्गावादिति चेत्। नैवम्। कचित्तद्भावभावित्वावलोकनेऽपि सर्वत्र मैत्रपुत्रता शाका-द्याहारपरिणामसमन्वितैवेति निर्णेतुमशक्तेः।तत्संवन्धस्यापि सोपाधि-कत्वात् । इयामत्वरूपस्योपाधेर्विद्यमानत्वात् । मैत्रपुत्रोऽपि हि स एव शाकाद्याहारपरिणतिमान् यः श्याम इति; साधनाव्यापकोऽपि यः सा-. ध्यस्याप्यव्यापको नासावुपाधिः।यथा–धूमानुमाने खादिरत्वम्। तद्धि यथा-धूमस्य, एवं वह्नेरप्यन्यापकमेवेति नोपाधिः । अप्रयोजकोऽयं हे-त्वाभास इत्यपरे । परप्रयुक्तव्याप्त्युपजीवी हि हेतुरप्रयोजकः; परश्चो-पाधिः स चात्रास्तीति । न चैवमपि नामभेदे कश्चिद्दोषः, सन्दिग्ध-विपश्चवृत्तिकत्वानतिक्रमात् । ये तु पक्षसपक्षविपक्षव्यापकादयोऽ-नैकान्तिकभेदास्तेऽस्यैव प्रपञ्चभूताः । तथाहि- पश्चसपश्चविपश्च-व्यापको यथा-अनित्यः शब्दः प्रमेयत्वात् । अयं पक्षे शब्दे सपक्षे घटादौ विपक्षे व्योमादौ चास्ति। १। पक्षव्यापकः सपक्षविपक्षै-कदेशवृत्तिर्यथा-अनित्यः शब्दः प्रत्यक्षत्वात् । अस्मदादीन्द्रियप्रह्-

णयोग्यतामात्रं प्रत्यक्षत्वमत्राभिष्रेतं, ततो नास्य रूपक्षत्रयञ्यापकत्वं पक्षैकदेशवृत्तित्वं वा प्रसज्यते । पक्षे हि शब्देऽयं सर्वत्रास्ति, न सपक्षविपक्षयोः, घटादौ सामान्यादौ च भावाद्, ख्रणुकादौ न्योमादौ चाभावात् । २ । पश्चसपक्षच्यापको विपक्षैकदेशवृत्तिर्यथा-गौरयं, विषा-णित्वात् । अयं हि पक्षं गां सपक्षं च गवान्तरं व्याप्नोति, विपक्षे तु महिष्यादावस्ति, न तु तुरङ्गादौ । ३। पश्चविपश्चन्यापकः सपश्चैकदेशवृत्ति-र्यथा- नायं गौर्विषाणित्वात्। अयं पक्षं गवयं विपक्षं च गां व्याप्रोति, सपक्षे तु महिष्यादावस्ति, न तु तुरङ्गादौ । ४ । पक्षसपक्षावपक्षेकदेश-वृत्तिर्यथा-नित्या पृथिवी, प्रत्यक्षत्वात्। अयं पक्षे घटादावस्ति, न पर-ृ माण्वादौ, सपक्षे सामान्यादावस्ति, नाकाशादौ, विपक्षे बुद्बुदादावस्ति, नाप्यद्यणुकादौ, अयोग्यक्षविषयत्वमेवात्र प्रत्यक्षत्वं द्रष्टव्यम् ।५। पश्चसपश्चैकदेशवृत्तिर्विपश्चव्यापको यथा-द्रव्याणि दिकालमनांसि, असू-र्त्तत्वात्। अयं पक्षे दिकालयोर्वर्त्तते, न मनसि, सपक्षे व्योमन्यस्ति, न घटादौ, विपक्षं तु गुणादिकं व्याप्नोति । ६ । पक्षविपक्षेकदेशवृत्तिः नवैपरीत्येन सुगममेतत्। ७। सपक्षविपक्षव्यापकः पक्षेकदेशवृत्तिः र्यथा-न द्रव्याणि आकाशकालिदगात्ममनांसि, श्रणिकविशेषगुणरहि-तत्वात् । अयं पक्षे कालदिग्मनःसु वर्त्तते, नाकाशात्मसु, सपक्षं गुणा-दिकं विपक्षं च पृथिन्यप्तेजोवायुरूपं न्याप्नोति । ८ । यश्च नित्यः श्रावणत्वादित्यादि सपक्षविपक्षच्यावृत्तत्वेन संशयजनक-त्वादसाधारणानैकान्तिकः सौगतैः समाख्यायतेः नेष सूक्ष्मतामञ्चतिः श्रावणत्वाद्धि शब्दस्य । सर्वथैव नित्यत्वं यदि साध्यते तदाऽयं विरुद्ध एव हेतुः, कथञ्चिद्निस्रत्वसाधनात्। प्राच्याश्रावणत्वस्वभावस्रागेनो-चरश्रावणत्वस्वभावोत्पत्तेः कथब्चिदनित्यत्वमन्तरेण शब्देऽनुपपत्तेः। अथ कथविचित्रत्यत्वमस्माच्छव्दे साध्यते तदाऽसौ सम्यग्धेतुरेव, कथ-डिचन्निस्रत्वेन सार्द्धमन्यथाऽनुपपत्तिसद्वावादिति नायमनैकान्तिकः। यं च विरुद्धाव्यभिचारिनामानमनैकान्तिकविशेषमेते व्यतानिषुः, यथा-



अनित्यः शब्दः, कृतकत्वात् घटवत्। नित्यः शब्दः, श्रावणत्वात् , शब्द-त्ववदिति; सोऽपि निल्यानिल्यस्वरूपानेकान्तसिद्धौ सम्यग्घेतुरेव; तद-परपरिणामित्वादिहेतुवत्। सर्वथैकान्तसिद्धये पुनरूपन्यस्तोऽसौ भवत्येव हेत्वाभासः; स तु विरुद्धो वा संदिग्धविपक्षवृत्तिरनैकान्तिको वेति न कश्चिद्धिरुद्धान्यभिचारी नाम। एवं च असिद्धविरुद्धानैकान्तिकास्त्रय एव हेत्वाभासा इति स्थितम्। नन्वन्योऽप्यकिञ्चित्कराख्यो हेत्वाभासः परैकक्तः, यथा-प्रतीते प्रत्यक्षादिनिराकृते च साध्ये हेतुरिकञ्चित्करः। प्रतीते, यथा-शब्दः श्रावणः, शब्दत्वात् । प्रत्यक्षादिनिराकृते, यथा-अनुष्णः कृष्णवर्त्मा, द्रव्यत्वादुः, यतिना वनिता सेवनीया, पुरुषत्वादि-त्यादिः; स कथं नात्राभिहित इति चेत्। उच्यते। नन्वेष हेर्तुानिश्चिताऽ-न्यथानुपपत्त्या सहितः स्याद्रहितो वा । प्रथमपक्षे, हेतोः सम्यक्त्वेऽपि प्रतीतसाध्यधर्मविशेषणप्रत्यक्षनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणाऽऽगमनिराकृ-तसाध्यधर्मविशेषणादिपक्षाभासानां निवारियतुमशक्यत्वात् तैरेव दुष्ट-मनुमानम् । न च यत्र पक्षदोषस्तत्रावद्यं हेतुदोषोऽपि वाच्यः, दृष्टा-न्तादिदोषस्याप्यवद्यं वाच्यत्वप्रसक्तेः । द्वितीयपक्षे त यथोक्तहेत्वा-भासानामन्यतमेनैवानुमानस्य दुष्टत्वम् । तथा हि-अन्यथानुपपत्तर-भावोऽनध्यवसायाद्विपर्ययात् संशयाद्वा स्थात्, प्रकारान्तरासंभवात्: तत्र च क्रमेण यथोक्तहेत्वाभासावतार इति नोक्तहेत्वाभासेभ्योऽभ्य-धिक: कश्चिदिकिञ्चित्करो नाम । एवमेव न कालात्ययापदिष्टोऽपि । तथाहि-अस्य स्वरूपं कालात्ययापदिष्टः कालातीत इति; हेतोः प्रयो-गकालः प्रत्यक्षागमानुपह्तपक्षपरिग्रह्समयस्तमतीत्य प्रयुज्यमानः प्रत्य-क्षागमवाधिते विषये वर्त्तमानः कालात्ययापदिष्टो भवतीति । अयं चाकिञ्चित्करदूषणेनैव दूषितोऽवसेयः । प्रकरणसमोऽप्यप्रकटनीय एव । अस्य हि लक्षणं; यस्मात् प्रकरणचिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसम इति: यस्मात्प्रकरणस्य पक्षप्रतिपक्षयोश्चिन्ता विमर्शांतिमका प्रवर्त्तते, कस्माचासौ प्रवर्त्तते ?, विशेषानुपलम्भात्; स एव विशे-धानपल्यमो यदा निर्णयार्थमपदिश्यते तदा प्रकरणमनतिवर्त्तमा-

नत्वात् प्रकरणसमो भवतिः प्रकरणे पक्षे प्रतिपक्षे च समस्तुत्य इति । यथा-अनिद्यः शन्दो नित्यधर्मानुपठन्धेरित्येकेनोक्ते, द्वितीयः प्राह्- यद्यनेन प्रकारेणानित्यत्वं साध्यते तर्गेष्ठ नित्यतासिद्धिरप्यस्तु, अन्यतरानुपठन्धेस्तत्रापि सङ्गावात् । तथाहि- नित्यः शन्दोऽनि-त्यधर्मानुपठन्धेरिति । अयं चानुपपत्रः, यतो यदि नित्यधर्मानुपठन्धिर्मा-श्चिता, तदा कथमतो नानित्यत्वसिद्धिः?; अथानिश्चिता, तर्गेष्ठ संदिग्धा-सिद्धतैव दोषः । अथ योग्यायोग्यविशेषणमपास्य नित्यधर्माणामनुप-ठन्धिमात्रं निश्चितमेव, तर्न्तार्हे न्यभिचार्येव । प्रतिवादिनश्चासौ नित्य-धर्मानुपठन्धः स्वरूपासिद्धैव नित्यधर्मोपठन्धेस्तत्रास्य सिद्धेः । एवम-नित्यधर्मानुपठन्धरपि परीक्षणीया; इति सिद्धं त्रय एव हेत्वाभासाः॥५॥।

अथ दृष्टान्ताभासान् भासयन्ति-

साधर्म्येण दृष्टान्ताभासो नवप्रकारः॥ ५८॥

दृष्टान्तो हि प्राग् द्विप्रकारः प्रोक्तः, साधर्म्येण वैधर्म्येण च । ततस्तदाभासोऽपि तथैव वाच्य इति साधर्म्यदृष्टान्ताभासस्तावत्प्रका-रतो दिश्तः ॥ ५८ ॥

प्रकारानेव की त्त्रयन्ति-

साध्यधमीविकलः, साधनधमीविकलः, उभयधमीविकलः, सन्दिग्धसाध्यधमी, सन्दिग्धसाधनधमी, सन्दिग्धो-भयधमी, अनन्वयोऽप्रदर्शितान्वयो विपरीतान्व-यश्चेति ॥ ५९ ॥

इतिशब्दः प्रकारपरिसमाप्तौः; एतावन्त एव साधर्म्यदृष्टान्ताभास-प्रकारा इत्यर्थः ॥ ५९ ॥

क्रमेणामून् उदाहरन्ति-

तत्रापौरुषेयः शब्दोऽमूर्त्तत्वाद् दुःखवदिति साध्यधर्म-विकलः ॥ १ ॥ ६० ॥ पुरुषच्यापाराभावे, दुःखानुत्पादेन दुःखस्य पौरुषेयत्वात् । तत्रापौरुषेयत्वसाध्यस्याद्वत्तेरयं साध्यधर्मविकल इति ॥१॥६०॥ तस्यामेव प्रतिज्ञायां तस्मिन्नेव हेतौ परमाणुवदिति साधनधर्मविकलः ॥ २ ॥ ६१ ॥

परमाणौ हि साध्यधर्मोऽपौरुषेयत्वमस्ति, साधनधर्मस्त्वमूर्त्तत्वं ना-स्ति, मूर्त्तत्वात् परमाणोः ॥ २ ॥ ६१ ॥

कलशवदित्यभयधर्मविकलः ॥ ३ ॥ ६२ ॥ तस्यामेव प्रतिज्ञायां तिसम्भेव च हेतौ कलशदष्टान्तस्य पौरुषेय-त्वान्मूर्त्तत्वाच साध्यसाधनोभयधर्मविकलता ॥ ३ ॥ ६२ ॥ रागादिमानयं वक्तृत्वाद्देवदत्तवदिति सन्दिग्धसाध्य-

धर्मा॥ ४॥ ६३॥

देवदत्ते हि रागादयः सदसत्त्वाभ्यां संदिग्धाः; परचेतोविकाराणां परोक्षत्वाद्रागाद्यव्यभिचारिङ्किङ्गादर्शनाच ॥ ४ ॥ ६३ ॥ मरणधर्माऽयं रागादिमत्त्वात् मैत्रवादिति संदिग्धसाधन-

धर्मा ॥ ५ ॥ ६४ ॥

मैत्रे हि साधनधर्मो रागादिमत्त्वाख्यः संदिग्धः ॥ ५ ॥ ६४ ॥ नायं सर्वेदशीं रागादिमत्त्वात् मुनिविशेषवदिति सन्दि-ग्घोभयधर्मा ॥ ६ ॥ ६५ ॥

मुनिविशेषे सर्वदर्शित्वरागादिमत्त्वाख्यौ साध्यसाधनधर्मौ संदि-होते; तद्व्यभिचारिछिङ्गादर्शनात् ॥ ६ ॥ ६५ ॥ रागादिमान् विवक्षितः पुरुषो वक्तृत्वादिष्टपुरुषवदित्य-

नन्वयः ॥ ७ ॥ ६६ ॥

यद्यपीष्टपुरुषे रागादिमत्त्वं च वक्तृत्वं च साध्यसाधनधर्मौं दृष्टौ, तथापि यो यो वक्ता स स रागादिमानिति व्याप्यसिद्धेरनन्वयत्वम्।।।।।६६

# अनित्यः शब्दः कृतकत्वात् घटवदित्यप्रदर्शि-तान्वयः ॥ ८ ॥ ६७ ॥

अत्र यद्यपि वास्तवोऽन्वयोऽस्ति तथापिवादिना वचनेन न प्रका-होत इत्यप्रदर्शितान्वयत्वम् । यद्यप्यत्र वस्तुनिष्ठो न कश्चिद्दोषस्तथापि परार्थोनुमाने वचनगुणदोषानुसारेण वक्तगुणदोषौ परीक्षणीयाविति भवत्यस्य वाचनिकं दुष्टत्वम् । एवं विपरीतान्वयाप्रदर्शितव्यितरेकवि-परीतव्यितरेकेष्वपि द्रष्टव्यम् ॥ ८ ॥ ६७ ॥

अनिसः शब्दः कृतकलात्, यदनिसं तत् कृतकं घट-वदिति विपरीतान्वयः ॥ ९ ॥ ६८ ॥

प्रसिद्धानुवादेन ह्यप्रसिद्धं विधेयम्; प्रसिद्धं चात्र कृतकलं हेतुत्वे-नोपादानाद्, अप्रसिद्धं त्वनित्यत्वं साध्यत्वेन निर्देशाद्; इति प्रसिद्धस्य कृतकत्वस्यवानुवादसर्वनाम्ना यच्छन्देन निर्देशो युक्तः, न पुनरप्रसिद्ध-स्यानित्यत्वस्य; आनित्यत्वस्येव च विधिसर्वनाम्ना यच्छन्देन परामर्श-उपपन्नो न तु कृतकत्वस्य ॥ ९॥ ६८॥

अथ वैधर्म्यदृष्टान्ताभासमाहु:-

वैधर्म्यणापि दृष्टान्ताभासो नवधा ॥ ६९ ॥ तानेव प्रकारानुदिशन्ति-

असिद्धसाध्यव्यतिरेकोऽसिद्धसाधनव्यतिरेकोऽसिद्धोभ-यव्यतिरेकः, सिन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः, सिन्दिग्धसाधन-व्यतिरेकः, सिन्दिग्धोभयव्यतिरेकोऽव्यतिरेकोऽप्रदर्शि-तव्यतिरेको विपरीतव्यतिरेकश्च ॥ ७० ॥

अथैतान् क्रमेणोदाहरन्ति-

तेषु भ्रान्तमनुमानं प्रमाणलात् यत्पुनभ्रीन्तं न भवति

न तत् प्रमाणं यथा खप्तज्ञानमिति असिन्दसाध्यव्य-तिरेकः; खप्तज्ञानात् भ्रान्तलस्यानिवृत्तेः ॥१॥७१॥ निर्विकल्पकं प्रत्यक्षं प्रमाणलाद् यत्तु साविकल्पकं न तत्प्रमाणं यथा लैङ्गिकमित्यसिन्दसाधनव्यतिरेको लैङ्गि-कात्प्रमाणलस्यानिवृत्तेः ॥ २ ॥ ७२ ॥ नित्यानित्यः शब्दः सत्त्वात् यस्तु न नित्यानित्यः स न संस्तद्यथा स्तम्भ इत्यसिन्द्योभयव्यतिरेकः स्तम्भान्नि-त्यानित्यलस्य सत्त्वस्य चाव्यावृत्तेः ॥ ३ ॥ ७३ ॥

व्यक्तमेतत्सूत्रत्रयमपि ॥ ३ ॥ ७३ ॥

असर्वज्ञोऽनाप्तो वा किपछोऽक्षणिकैकान्तवादिलाद् यः सर्वज्ञ आप्तो वा स क्षणिकैकान्तवादी यथा सुगत इति सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः सुगतेऽसर्वज्ञतानाप्तलयोः सा-ध्यधर्मयोर्व्यावृत्तेः सन्देहात् ॥ ४॥ ७४॥

अयं च परमार्थतोऽसिद्धसाध्यव्यतिरेक एव क्षणिकैकान्तस्य प्रमाणवाधितत्वेन तद्भिधातुरसर्वज्ञतानाप्तत्वप्राप्तेः केवछं तत्प्रतिक्षे-पकप्रमाणमाहात्म्यपरामर्शनज्ञून्यानां प्रमातृणां सिन्दिग्धसाध्यव्यतिरे-कत्वेनाभास इति तथैव कथितः ॥ ४॥ ४॥ ।।

अनादेयवचनः कश्चिद्विवक्षितः पुरुषो रागादिमत्त्वाद् यः पुनरादेयवचनः स वीतरागस्तद्यथा शौद्धोदनिरिति सन्दिग्धसाधनव्यतिरेकः शौद्धोदनौ रागादिमत्त्वस्य निवृत्तेः संशयात्॥ ५॥ ७५॥

यद्यपि तद्दर्शनानुरागिणां शौद्धोदनेरादेयवचनत्वं प्रसिद्धं तथापि रागादिमस्वाभावस्तन्निश्चायकप्रमाणवैकल्यतः सन्दिग्ध एव ॥५॥७५॥ न वीतरागः कपिलः करुणाऽऽस्पदेष्वपि परमक्रुपयाऽन-पितिनिजपिशितशकललात् यस्तु वीतरागः स करुणा-स्पदेषु परमक्रुपया समर्पितिनिजपिशितशकलस्तद्यथा-तपनबन्धुरिति सन्दिग्धोभयव्यतिरेक इति तपनबन्धौ वीतरागलाभावस्य करुणाऽऽस्पदेष्वपि परमक्रुपया-ऽनर्पितनिजपिशितशकललस्य च व्यावृत्तेः सन्दे-हात्॥ ६॥ ७६॥

तपनवन्धुर्वुद्धो वैधर्म्यदृष्टान्ततया यः समुपन्यस्तः स न ज्ञायते किं रागादिमानुत वीतरागः, तथा करुणाऽऽस्पदेषु परमक्रपया निजिपिशित-शकळानि समिपितवात्रवा, तिलक्षायकप्रमाणापरिस्कुरणात् ॥६॥७६॥ न वीतरागः कश्चिद्विवक्षितः पुरुषो वक्तृत्वात् यः पुनर्वी-तरागो न स वक्ता यथोपलस्वण्ड इत्यञ्यतिरेकः॥७॥७७॥

यद्यपि किलोपलखण्डादुभयं व्यादृत्तं तथापि व्याप्या व्यतिरे-कासिद्धेरव्यतिरेकत्वम् ॥ ७ ॥ ७७ ॥

अनित्यः शब्दः कृतकलादाकाशवदित्यप्रदर्शित-व्यतिरेकः ॥ ८ ॥ ७८ ॥

अत्र यद्नित्यं न भवति तत्कृतकमि न भवतीति विद्यमानो-ऽपि व्यतिरेको वादिना स्ववचनेन नोद्भावित इत्यप्रदर्शितव्यतिरेक-त्वम् ॥ ८॥ ७८॥

अनित्यः शब्दः ऋतकलाद् यदऋतकं तन्नित्यं यथाऽऽ-काशमिति विपरीतव्यतिरेकः ॥ ९ ॥ ७९ ॥

वैधर्म्यप्रयोगे हि साध्याभावः साधनाभावाकान्तो दर्शनीयो न चैवमत्रेति विपरीतन्यतिरेकत्वम् ॥ ९ ॥ ७९ ॥ अधोपनयनिगमनाभासौ प्रभाषन्ते-उक्तलक्षणोल्रङ्क्वनेनोपनयनिगमनयोर्वचने तदाभासो॥८०॥ 'हेतोः साध्यधर्मिण्युपसंहरणसुपनयः' इत्युपनयस्य लक्षणम्; 'साध्यधर्मस्य पुनर्निगमनम्'इति निगमनस्येति ॥ ८०॥ उपनयाभाससुदाहरन्ति-

यथा परिणामी शब्दः कृतकलाद् यः कृतकः स परिणामी यथा कुम्भ इत्यत्र परिणामी च शब्द इति कृतकश्च

कुम्म इति च ॥ ८१ ॥ इह साध्यधर्मे साध्यधर्मेगणे साधनधर्मे वा हष्टान्तधर्मिणे उप-

इह साध्यधर्म साध्यधामाण साधनधर्म वा दृष्टान्तधामाणे उप-संहरत उपनयाभासः ॥ ८१ ॥

निगमनाभासमुदाहरन्ति-

तस्मिन्नेव प्रयोगे तस्मात् कृतकः शब्द इति तस्मा-रपरिणामी कुम्भ इति च ॥ ८२ ॥

अत्रापि साधनधर्मे साध्यधर्मिणि साध्यधर्मे वा दृष्टान्तधर्मिणि इपसंहरतो निगमनाभासः । एवं पक्ष्युद्धवाद्यवयवपश्वकस्य भ्रान्त्या वैपरीत्यप्रयोगे तदाभासपश्वकमपि तर्कणीयम् ॥ ८२ ॥

इत्थमनुमानाभासमभिधायागमाभासमाहु:-

अनाप्तवचनप्रभवं ज्ञानमागमाभासम् ॥ ८३ ॥ अभिषेयं वस्तु यथाविष्यतं यो जानीते यथाज्ञानं चाभिषत्ते स आप्त उक्तस्तिद्विपरीतोऽनाप्तस्तद्वचनसमुत्यं ज्ञानमागमाभासं ज्ञेयम् ॥ अत्रोदाहरन्ति-

यथा मेकलकन्यकायाः कूले तालहिन्तालयोर्मूले सुलमाः पिण्डसर्जुराः सन्ति त्वरितं गच्छत २ शावकाः! ॥८४॥ रागाकान्तो द्यनाप्तः पुरुषः कीडापरवशः सन्नात्मनो विनोदार्थ



किञ्चन वस्त्वन्तरमस्रभमानः शावकैरपि समं क्रीडाऽभिलाषेणेदं वा-क्यमुद्यारयति ॥ ८४॥

एवयुक्तः प्रमाणस्य स्वरूपाभासः; संप्रति संख्याऽऽभासमाख्यान्ति-प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणमित्यादिसंख्यानं तस्य संख्याऽऽभासम् ॥८५॥

प्रत्यक्षपरोक्षभेदाद्धि प्रमाणस्य द्वैविध्यमुक्तम्; तद्वैपरीत्येन प्रत्यक्ष्-मेव, प्रत्यक्षानुमाने एव, प्रत्यक्षानुमानागमा एव प्रमाणमित्यादिकं चार्वा-कवैशेषिकसौगतसांख्यादितीर्थान्तरीयाणां संख्यानं, तस्य प्रमाणस्य संख्याऽऽभासम्। प्रमाणसंख्याभ्युपगमश्च परेषामितोऽवसेय:-

चार्वाकोऽध्यक्षमेकं सुगतकणभुजौ सानुमानं सहाव्दं तद् द्वैतं पारमर्पः सिंहतसुपमया तत् त्रयं चाक्षपादः । अर्थापत्त्या प्रभाकृद्वद्वति च निष्यिलं मन्यते भट्ट एतत् साभावं, द्वे प्रमाणे जिनपतिसमये स्पष्टतोऽस्पष्टतश्च ॥१॥८५॥ अथ विषयाभासं प्रकाशयन्ति—

सामान्यमेव, विशेष एव, तद्दयं वा खतन्त्रमित्यादि-स्तस्य विषयाभासः ॥ ८६ ॥

सामान्यमात्रं सत्ताद्वैतवादिनो, विशेषमात्रं सौगतस्य, तद्वभयं च स्वतन्त्रं नैयायिकादेरिस्रादिरेकान्तस्सस्य प्रमाणस्य विषयाभासः । आदि-शब्दान्निस्यमेवानिस्रमेव तद्द्वयं वा परस्परिनरपेक्षमिस्याद्येकान्तपरि-श्रहः ॥ ८६ ॥

अथ फलाभासमाहु:-

अभिन्नमेव भिन्नमेव वा प्रमाणात्फळं तस्य तदामा-सम्॥ ८७॥

अभिन्नमेव प्रमाणात्फलं बौद्धानां, भिन्नमेव नैयायिकादीनां तस्य



१२२

प्रमाणस्य तदाभासं फलाभासः यथा फलस्य भेदाभेदैकान्तावकान्तावेव तथा सूत्रत एव प्रागुपपादितमिति ॥ ८७ ॥ इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाष्ट्यलघुटीकायां फलप्रमाणस्वरूपाद्याभा-सानिर्णयो नाम षष्टः परिच्छेदः ।



# <sup>अर्हम्</sup> अथ सप्तमः परिच्छेदः । <del>ॐ ≪</del>

एतावता प्रमाणतत्त्वं व्यवस्थाप्येदानीं नयतत्त्वं व्यवस्थापयन्ति-नीयते येन श्रुताख्यप्रमाणविषयीकृतस्यार्थस्यांशस्तदि-तरांशौदासीन्यतः स प्रतिपत्तुरमिप्रायविशेषो नयः॥१॥

अत्रैकवचनमतन्त्रं तेनांशावंशा वा, येन परामश्विशेषेण श्रुत-प्रमाणप्रतिपन्तवस्तुनो विषयीक्रियन्ते तित्तरांशौदासीन्यापेक्षया स नयोऽभिधीयते । तिद्तरांशप्रतिक्षेपे तुतदाभासता भणिष्यते । प्रस-पादयाम च स्तुतिद्वात्रिंशति-

अहो ! चित्रं चित्रं तः, चरितमेतन्मुतिपते ! स्वकीयानामेषां विविधविषयव्याप्तिवशिनाम् । विपक्षापक्षाणां कथयसि नयानां सुनयतां

विपक्षक्षेप्तॄणां पुनिरह विभो ! दुष्टनयताम् ॥ १ ॥ पञ्चाशति च—

निःशेषांशजुषां प्रमाणविषयीभूयं समासेदुषां वस्तुनां नियतांशकल्पनपराः सप्त श्रुतासिङ्गनः । औदासीन्यपरायणास्तदपरे चांशे भवेयुर्नया-श्रेदेकान्तकछङ्कपङ्ककुषास्ते स्युसदा दुर्नयाः ॥ १ ॥

नतु नयस्य प्रमाणाद्भेदेन रुक्षणप्रणयनम्युक्तम्। स्वार्थव्यवसायात्मकत्वेन तस्य प्रमाणस्वरूपत्वात्। तथाहि-नयः प्रमाणमेव, स्वार्थव्यवसायकत्वादिष्टप्रमाणवत् स्वार्थव्यवसायकस्याप्यस्य प्रमाणत्वानभ्युपतामे
प्रमाणस्यापि तथाविषस्य प्रमाणत्वं न स्यादिति कश्चित्। तदसत्।
नयस्य स्वार्थेकदेशनिर्णीतिरुक्षणत्वेन स्वार्थव्यवसायकत्वासिद्धैः।
नतु नयविषयत्या संमतोऽर्थैकदेशोऽपि यदि वस्तु तदा तत्परिष्टिंदी

नयः प्रमाणमेव, वस्तुपरिच्छेदलक्षणत्वात्प्रमाणस्य । स न चेद्वस्तु तार्हि तद्विषयो नयो मिथ्याज्ञानमेव स्यात्, तस्यावस्तुविषयत्वल्रक्षणत्वा-दिति चेत् । तदवद्यम् । अर्थेकदेशस्य वस्तुत्वावस्तुत्वपरिहारेण वस्त्वं-शतया प्रतिज्ञानात् । तथा चावाचि-

नायं वस्तु न चावस्तु वस्त्वंशः कथ्यते बुधैः । नासमुद्रः समुद्रो वा समुद्राशो यथैव हि ॥ १ ॥ तन्मात्रस्य समुद्रत्वे शेषशिस्यासमुद्रता । समुद्रबहुता वा स्यात् तत्त्वे कास्तु समुद्रवित् १॥ २ ॥

यथैव हि समुद्रांशस्य समुद्रत्वे शेषसमुद्रांशानामसमुद्रत्वप्रस-द्वात् समुद्रवहुत्वापत्तेवां, तेषामिष प्रत्येकं समुद्रत्वात् । तस्यासमुद्र-त्वे वा शेषसमुद्रांशानामप्यसमुद्रत्वात् किचिदिष समुद्रव्यवहारायो-गात् । समुद्रांशः समुद्रांश एवोच्यते, तथा स्वार्थेकदेशो नयस्य न वस्तु, स्वार्थेकदेशान्तराणामवस्तुत्वप्रसङ्गाद् वस्तुवहुत्वानुषक्तेवां, नाप्य-वस्तु, शेषांशानामप्यवस्तुत्वेन किचिद्षि वस्तुव्यवस्थाऽनुपपत्तेः । कि तर्हि वस्त्वंश एवासौ ताहक्प्रतीतेर्वाधकाभावात् ? ततो वस्त्वंश प्रवर्त्त-मानो नयः स्वार्थेकदेशव्यवसायद्वक्षणो न प्रमाणं, नापि मिथ्याज्ञान-मिति ॥ १ ॥

नयसामान्यळक्षणमुक्त्वा नयाभासस्य तहर्शयितुमाहुः-स्वाभिप्रेतादंशादितरांशापळापी पुनर्नयाभासः॥ २॥

पुनः शब्दो नयान् व्यतिरेकं द्योतयति । नयाभासो नयप्रतिबिन् म्बातमा हुर्नय इत्यर्थः । यथा तीर्थिकानां नित्यानित्याद्येकान्तप्रदर्शकं सक्छं वाक्यमिति ॥ २ ॥

नयप्रकारसूचनायाहु:-

स व्याससमासाभ्यां द्विप्रकारः॥ ३॥

स प्रकृतो नयः व्यासो विस्तरः समासः संक्षेपस्ताभ्यां द्विभेदः; व्यासनयः समासनयश्चेति ॥ ३ ॥ व्यासनयप्रकारान् प्रकाशयन्ति-

व्यासतोऽनेकविकल्पः॥ ४॥

एकांश्रगोचरस्य हि प्रतिपत्त्रभिप्रायिवशेषस्य नयस्वरूपत्वमुक्तं, ततश्चानन्तांशात्मके वस्तुन्येकैकांशपर्यवसायिनो यावन्तः प्रतिप-चॄणामभिप्रायास्तावन्तो नयाः,ते च नियतसंख्यया संख्यातुं न शक्यन्त इति व्यासतो नयस्याऽनेकप्रकारत्वमुक्तम् ॥ ४ ॥

समासनयं भेदतो द्श्यन्त-

समासतस्तु द्विभेदो द्रव्यार्थिकः पर्यायार्थिकश्च ॥ ५ ॥

नय इत्यन्तवर्तते; द्रवति द्रोध्यति अदुदुवत् तांस्तान् पर्याया-निति द्रव्यं तदेवार्थः, सोऽस्ति यस्य विषयत्वेन स द्रव्यार्थिकः। पर्ये-त्यत्पादविनाशौ प्राप्नोतीति पर्यायः स एवार्थः, सोऽस्ति यस्याऽसौ पर्यायाधिकः । एतावेव च द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकाविति, द्रव्यस्थित-पर्यायस्थिताविति, द्रव्यार्थपर्यायार्थाविति च शोच्येते । नत् गुण-विषयस्तृतीयो गुणार्थिकोऽपि किमिति नोक्त इति चेत् , गुणस्य पर्याय-एवान्तर्भृतत्वेन पर्यायार्थिकेनैव तत्संग्रहात् । पर्यायो हि द्विविध:-क्र-ममावी सहभावी च । तत्र सहभावी गुण इस्रभिधीयते । पर्यायशब्दे-न तु पर्यायसामान्यस्य स्वव्यक्तिव्यापिनोऽभिर्धानान्न दोषः । नत् द्रव्यपर्यायव्यतिरिक्तौ सामान्यविशेषौ विद्येते ततस्तदोचरमपरमपि नयद्वयं प्राप्नोतीति चेत्। नैतद्नुपद्रवम्। द्रव्यपर्यायाभ्यां व्यतिरिक्तयोः सामान्यविशेषयोरप्रसिद्धेः । तथाहि-द्विप्रकारं सामान्यमुक्तम्-ऊर्द्धता-सामान्यं तिर्यक्सामान्यं च। तत्रोर्द्धतासामान्यं द्रव्यमेव; तिर्थक्सा-मान्यं त प्रतिव्यक्तिसदृशपरिणामलक्षणं व्यञ्जनपर्याय एव । स्थलाः कालान्तरस्थायिनः शब्दानां सङ्केतविषया व्यक्तनपर्याया इति प्रावचनिकप्रसिद्धेः । विशेषोऽपि वैसदृश्यविवर्तलक्षणः पर्याय एवान्तर्भवतीति नैताभ्यामधिकनयावकाशः ॥ ५ ॥

द्रव्यार्थिकभेदानाहु:-

आचो नैगमसंग्रहन्यवहारभेदात् त्रेघा ॥ ६ ॥

आद्यो द्रव्यार्थिकः ॥ ६ ॥ तत्र नैगमं प्ररूपयन्ति-

# धर्मयोधिर्मिणोधिर्मधिर्मिणोश्च प्रधानोपसर्जनभावेन यद्विवक्षणं स नैकगमो नैगमः ॥ ७ ॥

पर्याययोर्द्रव्यपोर्द्रव्यपर्याययोध्य मुख्यामुख्यरूपतया यद्विवक्षणं स एवरूपो नैके गमा बोधमार्गा यस्याऽसौ नैगमो नाम नयो क्षेयः ॥७॥ अथास्योदाहरणाय सूत्रत्रयीमाहः-

# सचैतन्यमात्मनीति धर्मयोः ॥ ८ ॥

प्रधानोपसर्जनभावेन विवक्षणिमतीहोत्तरत्र च सूत्रद्वये योजनी-यम्।अत्र चैतन्याख्यस्य व्यश्जनपर्यायस्य प्राधान्येन विवक्षणम्; विशे-ध्यत्वात् । सत्त्वाख्यस्य तु व्यञ्जनपर्यायस्योपसर्जनभावेन; तस्य चैतन्यविशेषणत्वादिति धर्मद्वयगोचरो नैगमस्य प्रथमो भेदः ॥ ८॥

# वस्तु पर्यायवद् द्रव्यामिति धर्मिणोः॥९॥

अत्र हि पर्यायवद् द्रव्यं वस्तु वर्त्तत इति विवक्षायां पर्यायवद् द्रव्याख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन प्राधान्यम्, वस्त्वाख्यस्य द्विविशेषणत्त्वेन गौणत्वम् । यद्वा । किं वस्तु पर्यायवद् द्रव्यमिति विवक्षायां व-स्तुनो विशेष्यत्वात् प्राधान्यम्, पर्यायवद् द्रव्यस्य द्व विशेषणत्वात् गौणत्वमिति धर्मियुग्मगोचरोऽयं नैगमस्य द्वितीयो भेदः ॥ ९॥ क्षणमेकं सुखी विषयासक्तजीव इति धर्मधर्मिणोः ॥१०॥

अत्र हि विषयासक्तजीवाख्यस्य धार्मणो मुख्यता, विशेष्यत्वात् , सुखळक्षणस्य तु धर्मस्याप्रधानता, तिष्टिशेषणत्वेनोपात्तत्वादिति धर्म- धर्म्याळम्बनोऽयं नैरामस्य तृतीयो भेदः। नचास्यैवं प्रमाणात्मकत्वा- तुषङ्गो धर्मधर्मिणोः प्राधान्येनात्र क्रांतरसंभवात् तयोरन्यतर एव हि नैरामनयेन प्रधानत्वाऽतुभूयते। प्राधान्येन द्रव्यपर्ययद्वयात्मकं चा- धर्मानुभविद्वक्षानं प्रमाणं प्रतिपत्तव्यं नान्यत्॥ १०॥

अथ नैगमाभासमाहु:-

धर्मद्वयादीनामैकान्तिकपार्थक्याभिसन्धिनैंग-

माभासः ॥ ११ ॥

आदिशब्दाद् धार्मद्वयधर्मधार्मद्वययोः परिष्रहः । ऐकान्तिक-पार्थक्यााभिसन्धिरैकान्तिकभेदाभिष्रायो नैगमाभासो नैगमदुर्नय इ-त्यर्थः ॥ ११ ॥

अत्रोदाहरान्त-

यथाऽऽत्मिन सत्त्वचैतन्ये परस्परमत्यन्तं पृथग्भूते इत्यादिः ॥ १२ ॥

आदिश्रन्दाहस्त्वाख्यपर्यायवद्द्रन्याख्ययोधीर्मणोः सुखजीवलक्ष-णयोधीर्मधीमणोश्च सर्वथा पार्थक्येन कथनं तदाभासत्वेन द्रष्टन्यम् । नैयायिकवैशेषिकदर्शनं चैतदाभासतया ज्ञेयम् ॥ १२ ॥

अथ संप्रहस्वरूपमुपवर्णयन्ति-

सामान्यमात्रग्राही परामर्शः संग्रहः ॥ १३ ॥

सामान्यमात्रमशेषविशेषरहितं सत्त्वद्रव्यत्वादिकं गृह्वातीत्येवं-श्रीतः, समेकीभावेन पिण्डीभृततया विशेषराशिं गृह्वातीति संग्रहः। अयमर्थः। स्वजातेर्दृष्टेष्टाभ्यामविरोधेन विशेषाणामेकरूपतया यद् महणं स संग्रह इति ॥१३॥

अमुं भेदतो दर्शयन्ति-

अयमुभयविकल्पः परोऽपरश्च ॥ १४ ॥ तत्र परसंग्रहमाहः-

अशेषिवशेषेष्वौदासीन्यं भजमानः शुद्धद्रव्यं सन्मात्रमभिमन्यमानः परसंग्रहः ॥ १५ ॥ परामर्श इसमेतनेऽपि योजनीयम् ॥ १५ ॥ उदाहरन्ति-

विश्वमेकं सदविशेषादिति यथा ॥ १६ ॥

अस्मिन् उक्ते हि सदितिज्ञानामिधानानुवृत्तिरुङ्गानुमितसत्ताक-त्वेनैकत्वमशेषार्थानां संगृह्यते ॥ १६॥

एतदाभासमाहु:-

सत्ताऽद्वेतं स्वीकुर्वाणः सकलविशेषान्निराचक्षाण-

स्तदाभासः ॥ १७ ॥

अशेषविशेषेष्वौदासीन्यं भजमानो हि परामर्शविशेषः संप्रहा-ख्यां छभते, न चायं तथेति तदाभासः ॥ १७ ॥

उदाहरन्ति-

यथा सत्तेव तत्त्वं ततः पृथग्भूतानां विशेषाणाम-

दर्शनात्॥ १८॥

अद्वैतवादिद्शेनान्यखिळानि सांख्यद्शेनं चैतदाभासत्वेन प्रसे-यम्। अद्वैतवादस्य सर्वस्यापि दृष्टेष्टाभ्यां विरुद्धयमानत्वात् ॥ १८॥ अथापरसंप्रहमाहु:-

द्रव्यत्वादीन्यवान्तरसामान्यानि मन्वानस्तद्भेदेषु गज-निमीळिकामवलम्बमानः पुनरपरसंग्रहः ॥ १९ ॥

द्रव्यत्वमादिर्येषां पर्यायत्वप्रभृतीनां तानि तथा, अवान्तर-सामान्यानि सत्ताख्यमहासामान्यापेक्षया कतिपयव्यक्तिनिष्ठानि तद्भे-देषु द्रव्यत्वाद्याश्रयभूतिवशेषेषु द्रव्यपर्यायादिषु गजनिमीलिकामुपे-क्षाम् ॥ १९॥

उदाहरन्ति-

धर्माधर्मीकाशकालपुद्रलजीवद्रव्याणामैक्यं द्रव्य-त्वाभेदादित्यादिर्थथा ॥ २०॥

अत्र द्रव्यं द्रव्यमित्यभिन्नज्ञानाभिधानलक्षणिङ्गानुमितद्रव्यत्वा-स्मकत्वेनैक्यं पण्णामपि धर्मादिद्रव्याणां संगृह्यते । आदिशब्दाश्वेतना-चेतनपर्यायाणां सर्वेषामेकस्वम् ; पर्यायस्वाविशेषादिखादि दृश्यम् ॥२०॥ एतदाभासमाह:-

द्रव्यलादिकं प्रतिजानानस्तदिशेषानिह्नवानस्त-

दाभासः ॥ २१ ॥

तवाभासोऽपरसंप्रहाभासः ॥ २१ ॥

उदाहरान्त-

यथा द्रव्यलमेव तत्त्वं, ततोऽर्थान्तरभूतानां द्रव्या-णामनुपलब्धेरित्यादिः ॥ २२ ॥

अयं हि द्रव्यत्वस्यैव तात्त्विकतां प्रख्यापयति, तद्विशेषभूतानि तु धर्मादिद्रव्याण्यपहुत इत्यपरसंप्रहाभासनिदर्शनम् । सर्वत्र संप्रहा-भासत्वे कारणं प्रमाणविरोध एव, सामान्यविशेषात्मनो वस्तुनस्तेन प्रतीतेरभिहितत्वात् ॥ २२ ॥

अथ व्यवहारनयं व्याहरन्ति-

संग्रहेण गोचरीकृतानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरणं येनाभिसन्धिना कियते स व्यवहारः ॥ २३ ॥ संप्रहगृहीतान् सत्त्वाद्यर्थान् विधाय न तु निषिध्य यः परामर्शवि-श्रोपस्तानेव विभजते, स व्यवहारनयस्तज्ज्ञैः कीर्र्यते ॥ २३ ॥ उदाहरन्ति-

यथा यत्सत्तद् द्रव्यं पर्यायो वेत्यादिः ॥ २८ ॥ आदिशब्दादपरसंप्रहृगृहीतार्थगोचरव्यवहारोदाहरणं दृश्यम् । धद् द्रव्यं तज्जीवादि पड्डिघं, यः पर्यायः स द्विविधः-क्रमभावी सहभावी चेति । एवं यो जीवः स मुक्तः संसारी च, यः कमभावी पर्यायः स क्रियारूपोऽकियारूपश्चेत्यादि ॥ २४ ॥

एतदाभासं वर्णयन्ति-

यः पुनरपारमार्थिकद्रव्यपर्यायविभागमभित्रेति स

व्यवहाराभासः ॥ २५ ॥

यः पुनः परामर्शविशेषः कल्पनाऽऽरोपितद्रव्यपर्यायप्रविवेकं मन् न्यते सोऽत्र व्यवहारदुर्नयः प्रत्येयः ॥ २५ ॥

**उदाहरन्ति**—

यथा चार्वाकदर्शनम् ॥ २६ ॥

चार्वाको हि प्रमाणप्रतिपन्नं जीवद्रव्यपर्यायादिप्रविभागं करूप-नाऽऽरोपितत्वेनापहुते, अविचारितरमणीयं भूतचतुष्टयप्रविभागमात्रं तु स्थूळळोकव्यवहारानुयायितया समर्थयत इत्यस्य दर्शनं व्यवहा-रनयाभासतयोपदिशतम् ॥ २६ ॥

द्रव्याधिकं त्रेघाऽभिधाय पर्यायाधिकं प्रपश्चयन्ति-पर्यायाधिकश्चतुन्धी ऋजुसूत्रः शब्दः समभिरूढ

एवंभूतश्च ॥ २७ ॥

एषु ऋजुसूत्रं तावद्वितन्वन्ति-

ऋजु वर्त्तमानक्षणस्थायि पर्यायमात्रं प्राधान्यतः सूत्र-यन्नभिप्राय ऋजुसूत्रः ॥ २८ ॥

ऋजु अतीतानागतकालक्षणलक्षणकौटिल्यवैकल्यात् प्राजलम् । अयं हि द्रव्यं सदिप गुणीभावान्नार्पयति, पर्यायांस्तु क्षणध्वसिनः प्रधानतया द्र्ययतीति ॥ २८ ॥

उदाहरन्ति-

यथा सुखविवर्त्तः सम्प्रसस्तीत्यादिः ॥ २९ ॥

अनेन हि वाक्येन क्षणस्थायिसुखाख्यं पर्यायमात्रं प्राधान्येन प्रदृश्येते, तद्धिकरणभूतं पुनरात्मद्रव्यं गौणतया नार्ष्यते। आ- दिशब्दाद् दुःखपर्यायोऽधुनाऽस्तीत्यादिकं प्रकृतनयनिदर्शनमभ्यूह्-नीयम् ॥ २९॥

ऋजुसूत्राभासं बुवते-

सर्वथा द्रव्यापलापी तदाभासः ॥ ३०॥ सर्वथा गुणप्रधानभावाभावप्रकारेण तदाभास ऋजुसूत्राभासः॥३०॥ बदाहरन्ति-

#### यथा तथागतमतम् ॥ ३१ ॥

तथागतो हि प्रतिक्षणविनश्वरान् पर्यायानेव पारमार्थिकतया समर्थयते, तदाधारभूतं तु प्रत्मभिज्ञादिप्रमाणप्रसिद्धं त्रिकालस्था-यि द्रव्यं तिरस्कुरुत इत्येतन्मतं तदाभासतयोदाहृतम् ॥ ३१ ॥ शब्यनयं शब्दयन्ति-

कालादिभेदेन ध्वनेरर्थभेदं प्रतिपद्यमानः शब्दः॥ ३२ ॥ कालादिभेदेन कालकारकलिङ्गसंख्यापुक्षोपसर्गभेदेन ॥ ३२ ॥ उदाहरन्ति-

यथा बभूव भवति भविष्यति सुमेरुरित्यादिः ॥ ३३॥ अत्रातीतवर्त्तमानभविष्यञ्चक्षणकालत्रयभेदात्कनकाचलस्य भेदं शब्दनयः प्रतिपद्यते । द्रव्यरूपतया पुनरभेदमसुष्योपेक्षते । एतच कालभेदे उदाहरणम् । करोति कियते कुम्भ इति कारकभेदे, तटस्तटी तटमिति लिङ्गभेदे, दाराः कलत्रमित्यादि संख्याभेदे, एहि मन्ये रथेन यास्यसि नहि यास्यसि यातस्ते पितेति पुरुषभेदे, सन्तिष्ठते अवितिष्ठत इत्युपसर्गभेदे ॥ ३३॥

एतदाभासं ब्रुवते-

तद्भेदेन तस्य तमेव समर्थयमानस्तदाभासः ॥३४॥ तद्भेदेन काळादिभेदेन तस्य ध्वनेस्तमेवार्थभेदमेव; तदाभासः शब्दाभासः ॥ २४॥ उदाहरन्ति-

यथा बभूव भवति भविष्यति सुमेरुरित्यादयो भि-न्नकालाः शब्दा भिन्नमेवार्थमभिद्धति भिन्नकाल-

शब्दलात् तादक्सिद्धान्यशब्दवादित्यादिः ॥३५॥

अनेन हि तथाविधपरामर्शोत्थेन वचनेन काळादिभेदाद्विभ्रस्यै-वार्थस्याभिधायकत्वं शब्दानां व्यश्वितम् । एतच प्रमाणविरुद्धिमिति तद्वचनस्य शब्दनयाभासत्वम् । आदिशब्देन करोति क्रियते कट इ-स्यादिशब्दनयाभासोदाहरणं सूचितम् ॥ ३५ ॥

समभिरूढनयं वर्णयन्ति-

पर्यायशब्देषु निरुक्तिभेदेन भिन्नमर्थ समभिरोह-न् समभिरूढः ॥ ३६ ॥

शन्दनयो हि पर्यायभेदेऽप्यर्थाभेदमाभिष्ठैति, समभिरूढस्तु प-र्यायभेदे भिन्नानर्थानभिमन्यते, अभेदं त्वर्थगतं पर्यायशन्दानासु-पेक्षत इति ॥ ३६ ॥

उदाहरन्ति−

इन्दनादिन्द्रः शकनाच्छकः पूर्दारणात् पुरन्दर इत्यादिषु यथा ॥ ३७ ॥

इत्यादिषु पर्यायशन्देषु यथा निरुक्तिभेदेन भिन्नमर्थे समिभ-रोहन्नभिप्रायविशेषः समिभिरुद्धत्तथाऽन्येष्वंपि घटकुटकुम्भादिषु इष्टन्यः ॥ ३७ ॥

एतदाभासमाभाषन्ते-

पर्यायध्वनीनामभिधेयनानात्वमेव कक्षीकुर्वाणस्त-

दाभासः ॥ ३८॥

तदाभासः समभिक्ढाभासः ॥ ३८॥

उदाहरन्ति-

यथेन्द्रः शकः पुरन्दर इत्यादयः शब्दा भिन्नाभिधेया एव भिन्नशब्दत्वात् करिकुरङ्गतुरङ्गराब्दवदित्यादिः ॥३९॥

एवं भूतनयं प्रकाशयन्ति-

शब्दानां स्वप्रवृत्तिनिमित्तभूतिकयाविष्टमर्थ वाच्यत्वेनाभ्युपगच्छन्नेवंभूतः ॥४०॥

समिम्हढनयो हीन्द्रनादिक्रियायां सत्यामसत्यां च वासवादेरथेस्येन्द्रादिव्यपदेशमिभैति, पशुविशेषस्य गमनिकयायां सत्यामसत्यां
च गोव्यपदेशवत् तथा रूढेः सद्भावात् । एवंभूतः पुनरिन्द्नादिक्रियापरिणतमथे तत्क्रियाकाले इन्द्रादिव्यपदेशमाजमिमन्यते; न हि
कश्चिद्कियाशब्दोऽस्यास्ति, गौरश्च इत्यादिजातिशब्दाभिमतानामिषि
क्रियाशब्दत्वात्—गच्छतीति गौः, आशुगामित्वादश्च इति । शुक्को नील्छ
इति गुणशब्दाभिमता अपि क्रियाशब्दा एव—शुचिभवनात् शुक्को
नील्याशब्दा एव—देव एनं देयात्, यज्ञ एनं देयादिति । संयोगिद्रव्यशब्दाः समवायिद्रव्यशब्दाश्चाभिमताः क्रियाशब्दा एव—दण्डोऽस्यास्तीति दण्डी, विषाणमस्यास्तीति विषाणीत्यस्तिक्रयाश्चानत्वात् ।
पञ्चतयी तु शब्दानां व्यवहारमात्राद् न निश्चयादित्ययं नयः स्वीक्रुक्ते ॥ ४०॥

उदाहरन्ति-

यथेन्दनमनुभवन्निन्दः शकनिक्रयापरिणतः शकः
पूर्वारणप्रवृत्तः पुरन्दर इत्युच्यते ॥ ४१ ॥
एवंभूताभासमाचक्षते—

कियाऽनाविष्टं वस्तु शब्दवाच्यतया प्रतिक्षिपंस्तु त-दाभासः॥ ४२ ॥ क्रियाऽऽविष्टं वस्तु ध्वनीनामभिधेयतया प्रतिजानानोऽपि यः परा-मर्शस्तद्नाविष्टं तत्तेषां तथा प्रतिक्षिपति नत्पेक्षते स एवंभूतनया-भासः, प्रतीतिविघातात् ॥ ४२ ॥

उदाहरन्ति-

यथा विशिष्टचेष्टाश्च्न्यं घटाख्यं वस्तु न घटशब्द्-वाच्यं घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्तमूतिकयाश्च्-न्यत्वात् पटविदत्यादिः ॥ ४३ ॥

अनेन हि वचसा क्रियाऽनाविष्टस्य घटादेर्वस्तुनो घटादिशब्दवा-च्यतानिषेधः क्रियते स च प्रमाणवाधित इति तद्वचनमेवंभूतनया-भासोदाहरणतयोक्तम् ॥ ४३ ॥

के पुनरेषु नयेष्वर्थप्रधानाः के च शब्दनया इति दर्शयन्ति-एतेषु चत्वारः प्रथमेऽर्थनिरूपणप्रवणत्वादर्थनयाः ॥४४॥ शेषास्तु त्रयः शब्दवाच्यार्थगोचरतया शब्दनयाः ॥४५॥ कः पुनरत्र बहुविषयः को वाऽस्पविषयो नय इति विवेचयन्ति-

पूर्वः पूर्वो नयः प्रज्ञुरगोचरः, परः परस्तु परिमित-विषयः ॥ १६ ॥

तत्र नैगमसंग्रहयोस्तावन्न संग्रहो बहुविषयो नैगमात्परः किं तर्हि नैगम एव संग्रहात्पूर्व इत्याहु:-

सन्मात्रगोचरात्संत्रहान्नेगमो भावाभावभूमिकत्वाद् भूमविषयः ॥ ४७ ॥

भावाभावभूमिकत्वाद्भावाभावविषयत्वात्, भूमविषयो बहुवि-षयः ॥ ४७ ॥

संप्रहाद् व्यवहारो बहुविषय इति विपर्ययमपास्यन्ति-साद्विशेषप्रकाशकाद्यवहारतः संग्रहः समस्तसत्समूहोप- दर्शकत्वात् बहुविषयः ॥ ४८ ॥ व्यवहारो हि कतिपयान् सत्प्रकारान् प्रकाशयतीयस्पविषयः, संप्रहस्तु सकलसञ्जकाराणां समूहं ख्यापयतीति बहुविषयः ॥४८॥ व्यवहारात् ऋजुसूत्रो बहुविषय इति विपर्यासं निरस्यन्ति— वर्त्तमानविषयादजुसूत्रााद्यवहारस्त्रिकालविषयावल-

म्बित्वादनल्पार्थः॥ ४९॥

वर्त्तमानक्षणमात्रस्थायिनमर्थमृजुस्त्रः सूत्रयतीत्रसावरुपविषयः, व्यवहारस्तु कालत्रितयवर्त्त्यर्थजातमवल्रम्बत इत्ययमनरुपार्थ इति॥४९॥ ऋजुसूत्राच्छव्दो बहुविषय इत्याशङ्कामपसारयन्ति–

कालादिभेदेन भिन्नार्थोपदर्शिनः शब्दाहजुसूत्रस्ताद्दि-

परीतवेदकत्वान्महार्थः ॥ ५० ॥

शब्दनयो हि कालादिभेदाद्विन्नमर्थमुपदर्शयतीति स्तोकविषयः, ऋजुसूत्रस्तु कालादिभेदतोऽप्यभिन्नमर्थं सूचयतीति बहुविषय इति॥५०॥ शब्दात्समभिरूढो महार्थं इत्यारेकां पराकुर्वन्ति-

प्रतिपर्यायशब्दमर्थभेदमभीप्सतः समभिरूढाच्छब्दस्त-द्विपर्ययानुयायित्वात् प्रमूतविषयः ॥ ५१ ॥

समभिरूढनयो हि पर्यायशन्दानां न्युत्पत्तिभेदेन भिन्नार्थतामर्थ-यत इति ततुगोचरोऽसौ, ज्ञन्दनयस्तु तेषां तद्भेदेनाप्येकार्थतां समर्थ-यत इति समधिकविषयः ॥ ५१॥

समिमरूढादेवंभूतो भूमविषय इत्यप्याकूतं प्रतिक्षिपन्ति— प्रतिक्रियं विभिन्नमर्थे प्रतिजानानादेवंभूतात्समिमरूढ-स्तदन्यथार्थस्थापकत्वान्महागोचरः॥ ५२॥ एवंभूतनयो हि क्रियाभेदेन भिन्नमर्थे प्रतिजानीत इति तुच्छ-विषयोऽसौ, समिभरूढस्तु तद्वेदेनाप्यभिन्नं भावमिभग्रैतीति प्रभूत-विषयः॥ ५२॥ अथ यथा नयवाक्यं प्रवर्त्तते तथा प्रकाशयन्तिनयवाक्यमपि स्वविषये प्रवर्त्तमानं विधिप्रतिषेधाभ्यां
सप्तमङ्गीमनुव्रजति ॥ ५३ ॥

नयवाक्यं प्राग्छक्षितविकछादेशस्वरूपं; न केवछं सकछादेशस्व-भावं प्रमाणवाक्यमित्यपि शन्दार्थः । स्वविषयं स्वाभिषेयं प्रवर्त्तमानं विधिप्रतिषेधाभ्यां परस्परविभिन्नार्थनययुग्मसमुक्ष्यविधाननिषेधा-भ्यां क्रता सप्तभङ्गीमनुगच्छति, प्रमाणसप्तभङ्गीवदेतद्विचारः कर्त्त-न्यः । नयसप्तभङ्गीष्वपि प्रतिभङ्गं स्यात्कारस्यैवकारस्य च प्रयोग-सद्भावात् । तासां विकछादेशत्वादेव सकछादेशात्मिकायाः प्रमाण-सप्तभङ्ग्या विशेषव्यवस्थापनात्। विकछादेशस्वभावा हि नयसप्तभङ्गी वस्त्वशमात्रप्ररूपकत्वात्; सकछादेशस्वभावा तु प्रमाणसप्तभङ्गी संपूर्ण-वस्तस्वरूपप्ररूपकत्वातिति ॥ ५३॥

एवं नयस्य लक्षणसंख्याविषयान् व्यवस्थाप्येदानीं फलं स्फुटयन्ति-

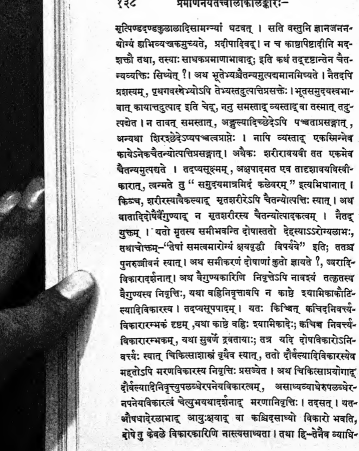
प्रमाणवदस्य फल्टं व्यवस्थापनीयम् ॥ ५४ ॥ प्रमाणस्येव प्रमाणवत्, अस्येति नयस्य, यथा खल्वानन्तर्येण प्रमाणस्य संपूर्णवस्त्वज्ञाननिवृत्तिः फल्रमुक्तम्, तथा नयस्यापि सस्वेकदेशाज्ञाननिवृत्तिः फल्यानन्तर्येणावयायम् । यथा च पारंप

र्चेण प्रमाणस्योपादानहानोपेक्षाबुद्धयः संपूर्णवस्तुविषयाः फळत्वेना-भिहितास्तथा नयस्यापि वस्त्वंशविषयास्ताः परम्पराफळत्वेनावधा-रणीयाः। तदेतद् द्विप्रकारमपि नयस्य फळं ततः कथि चिद्विन्नमाभिन्नं बाऽवगन्तव्यम् । नयफळत्वान्यथानुपपत्तः कथिव्यद्वेदाभेदप्रतिष्ठाः च नयफळयोः प्रागुक्तप्रमाणफळयोरिव कुश्लैः कर्त्तव्याः॥ ५४॥

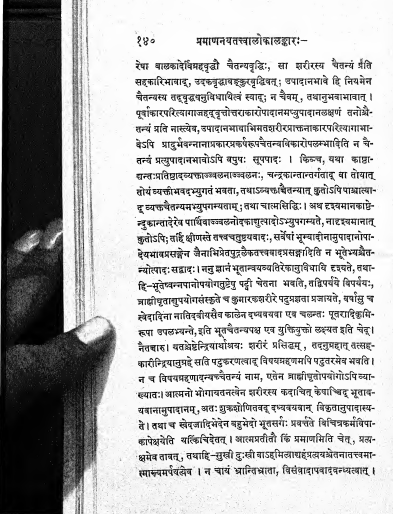
तिदृत्थं प्रमाणनयतत्त्वं व्यवस्थाप्य संप्रति तेषां तत्र कथि वद-विष्वग्मावेनावस्थितेरखिळप्रमाणनयानां व्यापकं प्रमातारं स्वरूपतो व्यवस्थापयन्ति—

प्रमाता प्रत्यक्षादिप्रसिद्ध आत्मा ॥ ५५ ॥

प्रमिणोतीति प्रमाता, किंमूतः क इत्याह-प्रत्यक्षादिप्रसिद्धः प्रसक्षपरोक्षप्रमाणप्रतीतः, अतति अपरापरपर्यायान् सततं गच्छतीसा-त्मा जीवः । इहात्मानं प्रति विप्रतिपेदिरे परे । चार्वाकास्तावचर्चयां-चकु:--कायाकारपरिणामद्शायामभिन्यक्तचैतन्यधर्मकाणि पृथिन्य-्र प्तेजोवायुसंज्ञकानि चत्वार्येव भूतानि तत्त्वम्, न तु तब्रातिरिक्तः कश्चिद् भवान्तरानुसरणव्यसनवानात्मा; यदुवाच बृहस्पति:—"पृ-थिव्यापसेजो वायुरिति तत्त्वानि, तत्समुदाये शरीरविषयेन्द्रियसंज्ञाः, तेभ्यश्चेतन्यम्" इति प्रत्येकमदृश्यमानचैतन्यान्यपि च भूतानि समु-दितावश्चानि चैतन्यं व्यक्षयिष्यन्ति, मदशक्तिवत्; यथा हि काष्ट-· जयन्तिः, तद्वदेतान्यपि चेतन्यमिति । तदेतत् तरछतरमतिविछसितम्, कायाकारपरिणतभृतैश्चेतन्याभिन्यक्तेरसिद्धेः,सतः खल्वभिन्यक्तिर्युक्ता। न च देहदशायाः प्राग् भूतेषु चैतन्यसत्तासाधकं प्रत्यक्षमस्ति, तस्यैन्द्रि-यकस्यातीन्द्रियं तस्मिन्नप्रवर्तनात् , अनैन्द्रियकस्य तस्य त्वयाऽनङ्गी-काराच । नाप्यनुमानम् , तस्याप्यनङ्गीकारादेव । अथ स्वीक्रियत एव छोकयात्रानिर्वाहणप्रवणं धूमाद्यतुमानम्, स्वर्गापूर्वादिप्रसाधकस्याङौ-किकस्यैव तस्य तिरस्कारादिति चेत्; तर्हि कायाकारहेतुष्वकायाकारमू-तेषु भूतेषु चैतन्यानुमानमप्यलौकिकं स्याद्, लौकिकैस्तत्र तस्याननुमी-यमानत्वात्, स्वर्गापूर्वादिप्रसाधकमपि वातद् लौकिकं भवेत्। अथोक्तं ष्राकाष्ट्रपिष्टप्रभृतिषु प्रत्येकमप्रतीयमानाऽपि मद्शक्तिः समुद्गयद्शायां यथाभिव्यज्यते, तथा कायाकारे चैतन्यमपीति चेत्। तदसत्यम्। यतः केयं मदशक्तिर्नाम ?।वस्तुस्वरूपमेव, अतीन्द्रिया वा काचित्। न प्राच्यः पक्षः, काष्टपिष्टादिवस्तुस्वरूपस्यासमुदायदशायामपि सत्त्वेन तदानीम-पिमदशक्तेरभिव्यक्तिप्रसक्तेः। अतीन्द्रियायास्तु तस्यास्तदानीमन्यदा वा न ते स्वीकारः सुन्दरः, प्रत्यक्षातिरिक्तप्रमाणस्य तत्साधकस्य भवतोऽ-भावात्। जैनैसादानीं स्वीकृतैव तावदियम्, समुदायदशायामभिन्यक्ति-स्वीकारादिति चेत्। तद्सत्, तस्यासादानीं तैरुत्पाद्यत्वेन स्वीकारात्,



ना कश्चिद् म्रियते कश्चिद् न, इति नेदं दोषे केवले विकारकारिणि घटते; तस्मात् कर्माधिपत्यमेवाऽत्र सुसूत्रम्। न चैतत् परलोकादागतमात्मानं विनेति, तथाहि-एतस्योत्पादे देहः सहकारिकारणम्, उपादानकारणं वा भवेत्। प्राचि विकल्पे कलेवरस्य सहकारिभावे किसुपादानं चैतन्यस्य स्या-त्? तद्यतिरेकेण तत्त्वान्तराभावात्। न चानुपादाना कस्यचित्कार्यस्योत्प-त्तिरूपछन्धचरी, शब्दविद्युदादीनामप्यनुपादानत्वे तत्त्वचतुष्टयानन्त-र्भावो भवेत्; देहाधिकोपादानाभ्युपगमे तु चैतन्यस्य निष्प्रत्यहाऽऽ-रमसिद्धिः, कायसहकुतादात्मोपादानात् तथाविधचैतन्यपर्यायोत्पा-दप्रसिद्धेः। नाप्युपादानकारणं कायश्चैतन्योपादेयस्य, परस्परानुयायि-विकारवस्वं खळूपादानोपादेययोर्छक्षणम् , यथा पटानुयायिनीछि-मवत्त्वं तन्तूनाम्, तन्त्वनुयायिनीलिमवत्त्वं च पटस्यः, तथाहि-नीलतन्तुपटलपरिघटितमृत्तिः पटो नील एव भवति, ग्रुक्टश्च पटो नीली-द्रवादिना रच्यमानो नीळतन्तुसन्तान एव भवतीति । तत्र न ता-वत तनोरुपादानत्वोपपत्तिः, उपादानभावाभिमततनुभाजः शस्त्रसंपाता-दिजनितस्य विकारस्य वासीचन्द्नकल्पानामन्यत्र गतचित्तानां वा चैतन्येऽनुपलम्भात् । यस्तु शस्त्रसंपाताद्यनन्तरं कस्यापि मृच्छादि-श्चैतन्यविकारः, स रुधिरसंदर्शनपीडाभयादिसम्भव एव, न तु काय-विकारकारणकः; पररुधिरसंदर्शनव्याघादिभयोत्पन्नमूर्च्छादिवत् । अ-स्तु वा कायविकारकारणकोऽसौ, तथापि नोपादानकारणं काय:. तस्मिन्नवस्थामात्रकारणतया तस्य सहकारिकारणत्वस्यैवोपपत्तेः, सव-र्णद्रवतायां दहनवत् । नापि चैतन्यस्योपादेयत्वोपपत्तः, उपादेयभावा-भिमतचैतन्यजुषो हर्षविषादमूच्छानिद्राभीतिशोकानेकशास्त्रप्रबोधादे-र्विकारस्य कायेऽनुपलम्भादिति नोक्तमुपादानलक्षणं देहस्योपपद्यते । यद्वृद्धौः; यदात्मनः कार्यस्य वृद्धिस्तत्तस्योपादानम् , यथा तन्तवः पटस्य; इत्यच्युपादानलक्षणं न तनोश्चेतन्यं प्रति युज्यते, योजन-शतादिशरीरप्रमाणानामपि मत्स्यादीनामल्पतमबुद्धित्वात् , कृशतरश-रीराणामि केषांचिद् नृणां सातिशयप्रज्ञाबलशालित्वात् ; या पुन-



मापि लैङ्गिकादिः, लिङ्गादितत्तत्कारणकलापोपनिपातमन्तरेणैवोत्पादात। स्पष्टप्रतिभासस्वरूपत्वेन प्रत्यक्षलक्षणोऽयमन्तर्भुखाकारतया परिस्फ़रन्नात्मान्मुदुः शोतयति। नतु मूर्त्तिमात्रमन्त्रणप्रवण एवैष प्रत्ययः, स्थूलोऽहं क्रशोऽहमित्यादिप्रत्ययवत्; न खल्वेषोऽप्यात्मालम्बनः, तस्य स्थूळतादिधर्माधारत्वाभावादिति चेत्, तत्किमिदानीमुन्दुरवृन्दं विद्यत-इति मन्दिरमादीपनीयम् १। न हि नीलः स्फटिक इलादि वेदनं सल्यं न संभवती खेतावता शुक्तः स्फटिक इत्यपि मा भूत्। स्थू छोऽहमित्याद्यपि हि ज्ञानं स्थ्रुछशरीरवानहमित्येवं शरीरोपाधिकमुत्पद्यमानमात्माछम्बनतया सत्यमेव, यदि तु भेदं तिरस्कुर्वदुत्पद्यते तदा भ्रान्तमेव, नीलः स्फटिक-इत्यादिज्ञानवत्; अस्ति च भेदेनापि प्रतिपत्तिः-स्थूलं कृशं वा मम शरीरमिति । नतु मदीय आत्मेत्येषाऽपि प्रतिपत्तिरस्ति, न च मच्छव्द-वाच्यमात्मान्तरमत्राऽभ्युपगतं त्वया। यद्येवम्, प्रतिपन्न आत्मा तर्हि त्वयाऽप्येतदात्मशब्दाभिधेयः, मच्छब्द्वाच्ये तत्र विवादात्। प्रतिपन्ने च विवादः सापवादः, स्ववचनविरोधवाधितत्वात् । अथ मम शरीरमि-त्यादिषु शरीरव्यतिरिक्तमालम्बनं ममेति ज्ञानस्याभ्युपगच्छतो ममा-त्मेत्यत्राप्यात्मव्यतिरिक्तमालम्बनं प्रसज्यत इत्यनिष्टापादनार्थत्वाददो-षोऽयमिति चेत्। तद्चतुरस्रम्, अप्रीतभासनाद्; न हि ममायमात्मेति प्रत्यये शरीरादिवद् मत्प्रत्ययविषयादन्य आत्मा प्रतिभाति, किन्त्वह-मित्यात्मानं प्रत्यक्षतः प्रतिपद्यात्मान्तर्व्यवच्छेदेन परप्रतीत्यर्थे ममा-त्मेति निर्दिशति, ममात्मा अहमेवेत्यर्थः । यदा पुनः शरीरमात्मशब्देन निर्देष्टुमिच्छति, तदा ममात्मेति भेदाभिधानमेवेदम्, शरीरस्यात्मोप-कारकत्वेनात्मत्वेनोपचारात्, अत्यन्तोपकारके भृत्येऽहमेवायमिति-वत् । किञ्च, ममात्मेति मत्प्रत्ययविषयाद् भेदेनात्मज्ञानं वाध्यमान-त्वाद् भ्रान्तं भवतु, शरीरभेद्ज्ञानं तु कस्माद् भ्रान्तम ?; न ह्येकत्र केशादिज्ञानस्य भ्रान्तत्वे सर्वत्र भ्रान्तत्वं युक्तम्, भ्रान्ताऽभ्रान्तविशे-षाभावप्रसङ्गात्। ततः प्रत्यक्षादात्मा सिद्धिसौधमध्यमध्यासामास। नन्वात्मनः किं रूपं यत् प्रत्यक्षेण साक्षात्क्रियते ?। यद्येवम् , सुखा- देरिप किं रूपं यद् मानसप्रत्यक्षसमधिगम्यीमध्यते ?। नन्वानन्दादि-स्वभावं प्रसिद्धमेव रूपं सुखादेः, तर्हि तदाधारत्वमात्मनोऽपि रूप-मवगच्छतु भवान्।

"सुखादि चेत्यमानं हि स्वतन्त्रं नाऽनुभूयते। मतुबर्थानुवेधात् तु सिद्धं प्रहणमात्मनः॥ १॥ इदं सुखमिति ज्ञानं दृश्यते न घटादियत्। अहं सुखीति तु ज्ञप्तिरात्मनोऽपि प्रकाशिका"॥ २॥

अनुमानतोऽप्यात्मा प्रसिध्यत्येन, तथाहि-चैतन्यं तन्वादिविछ-क्षणाश्रयाश्रितम्, तत्र वाधकोपपत्तौ सत्यां कार्यत्वान्यथानुपपत्तेः । न ताबद्यं हेर्तुांवरोष्यासिद्धः, कटकुटपटज्ञानादिविचित्रपरिणामपरम्परा-याः कादाचित्कत्वेन पटादिवत् तत्र कार्यत्वप्रसिद्धेः। नापि विशेषणा-सिद्धः,न शरीरेन्द्रियविषयाश्चेतन्यधर्माणः, रूपादिमत्त्वाद्, भौतिकत्वाद् वा घटवत्; इस्रनेन तत्र तस्य बाधनात् । नाप्ययं व्यभिचारी विरुद्धो वा, तन्वादिळक्षणाश्रयाश्रिताद् विपक्षात् तन्वादिवार्त्तनो रूपादेः शरी-रत्वसामान्याद् वा सिवशेषणकार्यत्वहेतोरत्यन्तं व्यावृत्तत्वात्। इत्यतु-मानतोऽप्यात्मा प्रासिध्यत्। "उपयोगलक्षणो जीवः" इत्यागमप्रदीपो-ऽप्यात्मानमुद्द्योतयति । अनुमानागमयोश्च प्रामाण्यं प्रागेव प्रसा-्रितमित्यात्मप्रसिद्धिः ॥ बौद्धास्तु बुद्धिक्षणपरम्परामात्रमेवात्मानमा-न्नासिषुः, न पुनर्मोक्तिककणनिकरनिरन्तरानुस्यृतैकसूत्रवत् तदन्व-यिनमेकम् । ते लोकायतलुण्टाकेभ्योऽपि पापीयांसः, तद्भावेऽपि तेषां स्मरणप्रत्यभिज्ञानाराघटनात्;तथाहि-पूर्वबुद्धयाऽतुभूतेऽर्थे नोत्तरबुद्धी-नां स्मृतिः संभवति, ततोऽन्यत्वात् , सन्तानान्तरबुद्धिवत् । न ह्यन्यदृष्टो-ऽर्थोऽन्येन स्मर्यते, अन्यथैकेन दृष्टोऽर्थः संर्वैः स्मर्येत । स्मरणाभावे च कौतस्कुती प्रत्यभिज्ञाप्रसूतिः ?, तस्याः स्मरणानुभवोभयसंभवत्वात्; पदार्थप्रेश्चणप्रबुद्धप्राक्तनसंस्कारस्य हि प्रमातुः स एवायमित्याकारेणेय-मुत्पद्यते । अथ स्यादयं दोषो यद्यविशेषेणाऽन्यदृष्टमन्यः स्मरतीत्युच्यते,

१ श्रितत्वाद् इति पाठान्तरम्,तद्रपि विपक्षत्वस्यैवावस्थापने हेतुत्वेन सुयोजम् ।

किन्त्वन्यत्वेऽिष कार्यकारणभावादेव स्मृतिः, भिन्नसंतानबुद्धीनां तु कार्यकारणभावो नास्ति, तेन सन्तानान्तराणां स्मृतिर्न भवतिः, न चैक-सान्तानिकीनामिष बुद्धीनां कार्यकारणभावो नास्ति, येन पूर्वबुद्धयसुर्-तेऽथें तदुत्तरबुद्धीनां स्मृतिर्न स्यात् । तद्य्यनवदातम्, एवमिप नानान्त्वस्य तद्वस्थत्वात् । अन्यत्वं हि स्मृतसंभवे साधनमुक्तम्, तच कार्यकारणभावाभिधानेऽिप नापगतम्, न हि कार्यकारणभावाभिधाने तस्यासिद्धत्वादीनामन्यतमो दोषः प्रतिपद्यते । नापि स्वपक्षसिद्धरनेन किथते, न हि कार्यकारणभावात् स्मृतिरित्यत्रोभयप्रसिद्धोऽस्ति स्मृत्तरः । अथ—

" यश्मिन्नेव हि संतान आहिता कर्मवासना। फलं तत्रैव संधत्ते कर्पासे रक्तता यथा "।। १।।

इति कर्पासरक्तादृष्टान्तोऽस्तीति चेत्। तदसाधीयः, साधनदूषणासंभवात्। अन्वयाद्यसम्भवात्र साधनम् न हिकार्यकारणभावो यत्र
समृतिः कर्पासे रक्तताविद्यन्वयः संभवति, नापि यत्र न स्मृतिस्तत्र न कार्यकारणभाव इति व्यतिरेकोऽस्ति । असिद्धत्वाद्यनुद्धावनाच्च
न दूषणम्, न हि ततोऽन्यत्वादित्यस्य हेतोः कर्पासे रक्तताविद्त्यनेन
कश्चिद्दोषः प्रतिपाद्यते । किञ्च, यद्यन्यत्वेऽपि कार्यकारणभावेन स्मृतेस्त्पत्तिरिच्यते, तदा शिष्याचार्यादिनुद्धीनामि कार्यकारणभावेन स्मृतवेन स्त्यादि स्यात्। अथ नायं प्रसङ्गः, एकसंतानत्वे सतीति विशेषणादिति चेत्। तदयुक्तम्, भेदासेदपक्षाभ्यां तस्योपक्षीणत्वात् । क्षणपरस्परातस्तस्याऽभेदे हि क्षणपरम्परेव सा, तथा च सन्तान इति न किचित्रतिरिक्तमुक्तम् । भेदे नु पारमार्थिकोऽपारमार्थिकत्वे स्थरो वा
स्यात्, क्षणिको वा। क्षणिकत्वे सन्तानिनिर्विशेष एवायमिति किमनेन
स्तेनभीतस्य स्तेनान्तरशरणस्वीकरणकारिणा ?।

"िखरमथ सन्तानमभ्युपेयाः प्रथयन्तं परमार्थसत्स्वरूपम् । अमृतं पिव पृतयाऽनयोक्ट्या स्थिरवपुषः परस्रोकिनः प्रसिद्धेः"।।१॥



उपादानोपादेयभावप्रवन्धेन प्रवर्त्तमानः कार्यकारणभाव एव सन्ता-न इति चेत्। तद्वद्यम्, अविष्वग्भावादिसंबन्धविशेषाभावे कारणत्व-मात्राविशेषादुपादानेतरविभागानुपपत्तेः । सन्तानजनकं यत् तद्पा-दानमिति चेत् । न, इतरेतराश्रयत्वप्रसङ्गात्-सन्तानजनकत्वेनोपादा-नकारणत्वम् , उपादानकारणजन्यत्वेन च सन्तानत्विमिति । लोके त समानजातीयानां कार्यकारणभावे संतानव्यवहारः, तद्यथा-ब्राह्मणसन्तान इति, तत्प्रसिद्ध्या चास्माभिरीप शब्दप्रदीपादिपु सन्तानव्यवहारः क्रियते, तवापि यद्येवमिभेरेतः सन्तानस्तदा कथं न शिष्याचार्यबुद्धीनामेकसन्तानत्वम् ? । न ह्यासां समानजा-तीयत्वं कार्यकारणभावो वा नास्ति, ततः शिष्यस्य चिरव्यवहिता-अपि बुद्धयः पारम्पर्येण कारणिमति तद्नुभूतेऽप्यर्थे यथा स्मृति-भेवति तथोपाध्यायबुद्धयोऽपि जन्मप्रभृत्यत्पन्नाः पारम्पर्येण कारण-मिति तद्नुभूतेऽप्यर्थे स्पृतिर्भवेत् । किञ्च, धूमशब्दादीनामुपादान-कारणं विनैवोत्पत्तिस्तव स्याद्, न हि तेषामप्यनादिप्रबन्धेन समानजा-तीयं कारणमस्तीति शक्यते वक्तुम्,तथा च ज्ञानस्यापि गर्भादावनुपा-दानैवोत्पत्तिः स्यादिति परलोकाभावः । अथ धूमशब्दादीनां विजाती-यमप्यपादानभिष्यते, एवं तर्हि ज्ञानस्याप्युपादानं गर्भशरीरमेवास्तु न जन्मान्तरज्ञानं कल्पनीयम्, यथादर्शनं ह्युपादानमिष्टम्, अन्यथा धूमश-ब्दाद्शनामप्यनादिः सन्तानः कल्पनीयः स्यादिति संतानाघटनाद् न प-रेषां स्मृत्यादिन्यवस्था, नापि परलोकः कोऽपि प्रसिद्धिपद्धतिं दधाति. परलोकिनः कस्यचिद्संभवात् । सत्यपि वा परलोके कथमकृताभ्याग-मकुतप्रणाशौ पराक्रियेते ? येन हि ज्ञानेन चैद्यवन्दनादिकर्म कृतम् , तस्य विनाशादु न तत्फलोपभोगः; यस्य च फलोपभोगः, तेन न तत्कर्म कृत-मिति । अथ नायं दोषः, कार्यकारणभावस्य नियामकत्वात् : अनादि-प्रबन्धप्रवृत्तो हि ज्ञानानां हेतुफलभावप्रवाहः । स च सन्तान इत्यु-च्यते,तद्वशात् सर्वो व्यवहारः संगच्छते; नित्यस्त्वात्माऽभ्युपगम्यमानो यदि सुखादिजन्मना विकृतिमनुभवति तद्यमनित्य एव चर्मादिव- दुक्तः स्यात्, निर्विकारकत्वे तु सताऽसता वासुखदुःखादिना कर्मफलेन कस्तस्य विशेषः ?, इति कर्मवैफल्यमेव । तदुक्तम्-

"वर्षातपाभ्यां किं व्योम्रश्चर्मण्यस्ति तयोः फलम् ?। चर्मोपमश्चेत् सोऽनित्यः खतुल्यश्चेद्सत्समः "।। १।। इति तस्मात् त्यज्यतामेष मूर्घाभिषिकः प्रथमो मोह आत्मप्रहो नाम, तन्निवृत्तावात्मीयग्रहोऽपि विरंस्यति-अहमेव न, किं सम ? इति। तदिदमहंकारममकारप्रन्थिप्रहाणेन नैरात्म्यदर्शनमेव निर्वाणद्वारम्, अन्यथा कौतस्कुती निर्वाणवार्ताऽपि ?। तद्पि वार्तम्, हेतुफलभाव-प्रवाहस्वभावस्य सन्तानस्यानन्तरमेव नियामकत्वेन निरस्तत्वात् । यत् पुनः सुखादिविकाराभ्युपगमे चर्मादिवदात्मनोऽनिस्तवं प्रसिखतम् , तदिष्टमेव, कथि बद्नियत्वेनाऽऽत्मनःस्याद्वादिभिः स्वीकाराद्ः ; निय-त्वस्य कथि बदेवाभ्युपगमात् । यत्तु नित्यत्वेऽस्याऽऽत्मीयमहसद्भावेन मुक्त्यनवाप्तिदूषणमभाणि, तद्प्यनवदातम्, विदितपर्यन्तविरस-संसारस्वरूपाणां परिगतपारमार्थिकैकान्तिकाऽऽत्यन्तिकानन्द्सन्दोहस्त-भावापवर्गोपनिषदां च महात्मनां शरीरेऽपि किंपाकपाकोपलिप्तपायस-इव निर्ममत्वदर्शनात् । नैरात्स्यदर्शने पुनरात्मैव तावन्नास्ति, कः प्रेत्य-सुखीभवनार्थं यतिष्यते ?; ज्ञानक्षणोऽपि संसारी कथमपरज्ञानक्षणसु-ज् खीभवनाय घटिष्यते <sup>१</sup>;न हि दु:खी देवदत्तो यज्ञदत्तसुखाय चेष्टमानो दृष्टः; एकक्षणस्य तु दुःखं स्वरसनाशित्वात् तेनैव सार्धे दृष्वंसे । स-न्तानस्तु न वास्तवः कश्चिदिति प्ररूपितमेव, वास्तवत्वे तस्य निष्प्र-त्युहाऽऽत्मसिद्धिरिति ॥ ५५ ॥

अथात्मनः परपरिकल्पितस्वरूपप्रतिषेधाय स्वाभिमतधर्मान् वर्णयन्ति—

चैतन्यखरूपः परिणामी कत्ती साक्षाद्गोक्ता ख-देहपरिमाणः प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौद्गलिका-दृष्टवांश्चायम् ॥ ५६ ॥



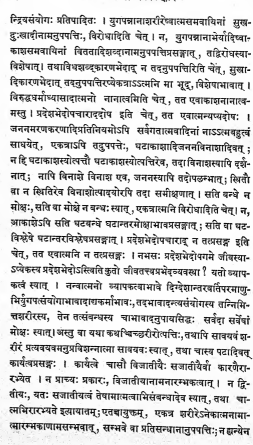
चैतन्यं साकारनिराकारोपयोगाख्यं स्वरूपं यस्याऽसौ चैतन्यस्वरूपः. परिणमनं प्रतिसमयमपरापरपर्यायेषु गमनं परिणामः स नित्यमस्या-स्तीति परिणामी, करोत्यदृष्टादिकमिति कर्त्ती, साक्षादनपचरि-तवृत्त्या मुङ्के सुखादिकमिति साक्षाद्गोक्ता, स्वदेहपरिमाणः स्वोपा-त्तवपुर्व्यापकः, प्रतिक्षेत्रं प्रतिकारीरं भिन्नः पृथक्, पौद्गिलेकादृष्टवान् पदलघटितकर्मपरतन्त्रः. अयमित्यनन्तरं प्रमातृत्वेन निरूपित-आत्मेति । अत्र चैतन्यस्वरूपत्वपरिणामित्वविशेषणाभ्यां जहस्वरूपः कटस्थनित्यो नैयायिकादिसंमतः प्रमाता व्यवच्छिद्यते । यतो येषा-मात्माऽनुपयोगस्वभावस्तावत् , तेषां नासौ पदार्थपरिच्छेदं विदृष्यादः अचेतनत्वात्; आकाशवत्। अथ नोपयोगस्वभावत्वं चेतनत्वम्, किन्तु चैतन्यसमवायः; स चात्मनोऽस्तीत्यसिद्धमचेतनत्वभिति चेत्। तदनाच-तम , इत्थमाकाशादेरिप चेतनत्वापत्तेः, चैतन्यसमवायो हि विहायःप्रम-खेऽपि समानः; समवायस्य स्वयमविशिष्टस्यैकस्य प्रतिनियमहेत्वभा-बादाऽऽत्मन्येव ज्ञानं समवेतं नाकाशादि विवित विशेषाव्यवस्थितेः। न-न यथेह कुण्डे द्घीति प्रत्ययाद् न तत्कुण्डाद्न्यत्र तद्द्धिसंयोगः शक्यसं-पादनः, तथेह मयि ज्ञानमितीहेदंप्रसयाद् नात्मनोऽन्यत्र गगनादिषु ज्ञा-नसमवाय इति चेत्।तद्यौक्तिकम् । यतः खाद्योऽपि ज्ञानमस्मास्विति प्रतियन्तु, स्वयमचेतनत्वाद् , आत्मवत् ; आत्मानो वा मैवं प्रतिगुः, तत-एव, खादिवत् ; इति जडात्मवादिमते सन्नपि ज्ञानमिहेतिप्रत्ययः प्रत्यात्म-वेद्यो न ज्ञानस्याऽऽत्मनि समवायं नियमयति, विशेषाभावात्। नन्वेव-मिह पृथिव्यादिषु रूपाद्य इति प्रत्ययोऽपि न रूपादीनां पृथिव्यादिषु समवायं साधयेत्, यथा खादिषु;तत्र वा स तं साधयेत्, पृथिन्यादि-दिवव: इति न कचित् प्रत्ययविशेषात् कस्यचिद् व्यवस्थेति चेत्। सत्यम , अयमपरोऽस्य दोषोऽस्तु, पृथिव्यादीनां रूपाद्यनात्मकत्वे खादिभ्यो वि-शिष्टतया व्यवस्थापयितुमशक्तेः। स्यान्मतम् , आत्मानो ज्ञानमस्मास्विति प्रतियन्ति, आत्मत्वात्, येतु न तथा ते नाऽऽत्मानः, यथा खाद्यः, आ-त्मानश्चेतेऽहंत्रत्ययप्राह्याः, तस्मात्तथाः, इत्यात्मत्वमेत्र खादिभ्यो विशेष-

मात्मनां साधयति, पृथिवीत्वादिवत् ,पृथिव्यादीनां पृथिवीत्वादियोगाद्धि पृथिव्याद्यः, तद्वदात्मत्वयोगादात्मान इति । तद्युक्तम् , आत्मत्वादिजा-तीनामपि जातिमदनात्मकत्वे तत्समवायनियमासिद्धेः । प्रत्ययवि-शेषात् तत्सिद्धिरिति चेत्, स एव विचारयितुमारन्यः; परस्परमत्यन्त-भेदाविशेषेऽपि जातितद्वताम् ,आत्मत्वजातिरात्मानि प्रत्ययविशेषमुपज-नयति, न पृथिव्यादिषुः पृथिवीत्वादिजातयश्च तत्रैव प्रत्ययमुत्पादयन्ति. नात्मनि; इति कोऽत्र नियमहेतुः?। समवाय इति चेत्, सोऽयमन्योन्यसं-श्रय:-सित प्रत्ययविशेषे जातिविशेषस्य जातिमति समवायः, सित च समवाये प्रत्ययविशेष इति । प्रत्यासत्तिविशेषाद्ग्यत एव तत्प्रत्ययवि-शेष इति चेत् । स कोऽन्योऽन्यत्र कथिचत्तादात्म्यपरिणामात् ?, इति स एव प्रत्ययविशेषहेतुरेषितव्यस्तद्भावे तद्घटनात्, जातिविशेषस्य कचिदेव समवायासिद्धेरात्मादिविभागानुपपत्तेरात्मन्येव ज्ञानं सम-वैतमिहेद्मिति प्रत्ययं कुरुते, न पुनराकाशाद्युः इति प्रतिपत्तुमशक्ते-र्न चैतन्ययोगादात्मनश्चेतनत्वं सिद्धयेत्; अथ किमपरेण ?, प्रतीयते तावचेतनासमवायादात्मा चेतन इति चेत्। तद्युक्तम्। यतः प्रतीतिश्चेत् प्रमाणीिकयते, तर्हि निष्प्रतिदृन्द्रमुपयोगात्मक एवात्मा प्रसिद्धयति । न हि जातुचित् स्वयमचेतनोऽहं चेतनायोगाचेतनः, अंचेतने वा मिय चेतनायाः समवाय इति प्रतीतिरस्ति; ज्ञाताऽहमिति समानाधिकर-णतया प्रतीतेः। मेदे तथाप्रतीतिरिति चेत् । न, कथि चत्तादात्म्याभावे तददर्शनात् । यष्टिः पुरुष इत्यादिप्रतीतिस्तु भेदे सत्युपचाराद् दृष्टा, न पुनस्तात्त्विकी । तथा चात्मिन ज्ञाताऽहमिति प्रतीतिः कथि चेत-नात्मतां गमयति, तामन्तरेणाऽनुपपद्यमानत्वात्, कलज्ञादिवत्; न हि कलशादिरचेतनात्मको ज्ञाताऽहमिति प्रत्येति । चैतन्ययोगाभावादसौ न तथा प्रत्येतीति चेत् । न, अचेतनस्यापि चैतन्ययोगाचेतनोऽहमिति प्रतिपत्तेरनन्तरमेव निरस्तत्वात्, इत्यचेतनत्वं सिद्धमात्मनो जडस्यार्थ-परिच्छेदं पराकरोति; तं पुनरिच्छता चैतन्यस्वरूपताऽस्य स्वीकरणीया। नन ज्ञानवानहमिति प्रत्ययादात्मज्ञानयोर्भेदः, अन्यथा धनवानिति प्र-



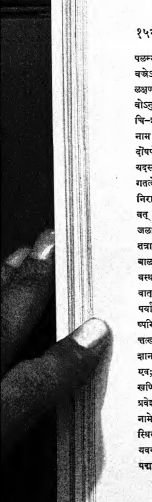
त्ययादिष धनतद्वतोर्भेदाभावानुषङ्गादिति कश्चित् । तदप्यसत् । यतो ज्ञानवानहमिति नात्मा प्रत्येति, जडत्वैकान्तरूपत्वाद् , घटवत् । सर्वथा जडश्च स्यादात्मा, ज्ञानवानहमिति प्रत्ययश्चास्य स्याद् , विरोधाभावात् , इति मा निर्णेषीः; तस्य तथोत्पत्त्यसम्भवात्; ज्ञानवानहमिति हि प्रत्ययो नाऽगृहीते ज्ञानाख्ये विशेषणे विशेष्ये चात्मिन जातूत्पद्यते, स्वमतविरो-धात् "नागृहीतविशेषणा विशेष्ये बुद्धिः" इति वचनात् । गृहीतयो-स्तयोरुत्पद्यत इति चेत्, कुतस्तद्गृहीतिः ?। न तावत् स्वतः, स्वसंवे-दनानभ्युपगमात्, स्वसंविदिते ह्यात्मिन ज्ञाने च स्वतः सा युज्यते, नान्यथा; सन्तानान्तरवत् । परतश्चेत् ,तदपि ज्ञानान्तरं विशेष्यं नागृ-हीते ज्ञानत्वविशेषणे प्रहीतुं शक्यमिति ज्ञानान्तरात् तद्रहणेन भाव्य-मित्यनवस्थानात् कुतः प्रकृतप्रत्ययः ? । तदेवं नात्मनो जडस्वरूपता संगच्छते । नापि कूटस्थनित्यता, यतो यथाविधः पूर्वदशायामात्मा, तथाविध एव चेज्ज्ञानोत्पत्तिसमयेऽपि भवेत् , तदा प्रागिव कथमेष पदार्थ-परिच्छेदकः स्यात् ?प्रतिनियतस्वरूपाप्रच्युतिरूपत्वात् कौटस्थ्यस्य;पदा-र्थपरिच्छेदे तु प्रागप्रमातुः प्रमातृरूपतया परिणामात् कुतः कौटरध्यमि-ति ?।। कत्ती साक्षाद्भोक्तेतिविशेषणयुगलकेन कापिलमतं तिरस्क्रियते, तथाहि-कापिलः कर्तृत्वं प्रकृतेः प्रतिजानीते न पुरुषस्य, "अकर्ता नि-र्गुणो भोक्ता" इति वचनात् । तद्युक्तम् । यतो यद्ययमकर्ता स्यात् ; तदानीमनुभविताऽपि न भवेत्। द्रष्टुः कर्तृत्वे मुक्तस्यापि कर्तृत्वप्रस-क्तिरिति चेत्। मुक्तः किमकर्तेष्टः ? । विषयसुखादेरकर्तेविति चेत्, कुतः स तथा?। तत्कारणकर्मकर्तृत्वाभावादिति चेत्, तर्हि संसारी व विषयसुखादिकारणकर्मविशेषस्य कर्तृत्वाद् विषयसुखादेः कर्ता, स एव चाऽनुभविता किं न भवेत् ?। संसार्यवस्थायामात्मा विषयसुखादि-तत्कारणकर्मणां न कर्ता, चेतनत्वाद्, मुक्तावस्थावत्; इत्यतद्पि न सुन्दरम्, स्वेष्टविघातकारित्वात् । संसार्यवस्थायामात्मा न सुखा-देर्भोक्ता, चेतनत्वाद्, मुक्तावस्थावत्; इति स्वेष्टस्यात्मनो भोकृत्वस्य विषातात्। प्रतीतिविरुद्धमिष्टविषातसाधनमिद्मिति चेत्, कर्तृत्वामा-

वसाधनमपि किं न तथा ? पुंसः श्रोताऽऽच्चाताऽहमिति स्वकर्तृत्वप्र-तीते:।अथ श्रोताऽहमित्याद्प्रतीतिरहङ्कारास्पदम्,अहङ्कारस्य च प्रधा-नमेव कर्ततया प्रतीयत इति चेत् , तत एवानुभवित प्रधानमस्तु। न हि तस्याहङ्कारास्पदत्वं न प्रतिभाति, शब्दादेरनुभविताऽहमिति प्रतीतेः सकळजनसाक्षिकत्वात् । भ्रान्तमनुभवितुरहङ्कारास्पदत्वमिति चेत्, कर्तुः कथं न भ्रान्तम् ?। तस्याहङ्कारास्पद्त्वादिति चेत्, तत एवा-ऽनुभवितुस्तद्भ्रान्तमस्तु । तस्यौपाधिकत्वादहङ्कारास्पदत्वं भ्रान्त-मेवेति चेत्, कुतस्तदौपाधिकत्वसिद्धिः ?। अथ पुरुषस्वभावत्वा-भावादहङ्कारस्य तदास्पदत्वं पुरुषस्वभावस्यानुभविनृत्वस्यौपाधिक-मिति चेत् । स्यादेवम् , यदि पुरुषखभावोऽहङ्कारो न स्यात्। मुक्तस्या-हङ्काराभावादपुरुषस्वभाव एवाहङ्कारः; स्वभावो हि न जातुचित् त-द्वन्तं त्यजति, तस्य निःखभावत्वप्रसङ्गादिति चेत् । न, स्वभाव-स्य द्विविधत्वात् सामान्यविशेषपर्यायभेदात्, तत्र सामान्यपर्यायः शाश्वतिकस्वभावः, कादाचित्को विशेषपर्याय इति न कादाचि-त्कत्वात् पुंस्यहङ्कारादेरतत्स्वभावता, ततो न तदास्पदत्यमनुभविनृत्व-स्यौपाधिकम् , येनाभ्रान्तं न भवेत्। ततः सिद्धमात्माऽनुभवितेव कर्ताः अकर्तुर्भोक्तृत्वानुपपत्तेश्च । नतु भोक्तृत्वमप्युपचरितमेवास्य, प्रकृति-विकारभूतायां हि दर्पणाकारायां बुद्धौ संक्रान्तानां सुखदु:खादीनां पुरुषः स्वात्मनि प्रतिबिम्बोद्यमात्रेण भोक्ता व्यपदिश्यते । तद्शस्यम् , तस्य तथापरिणाममन्तरेण प्रतिबिम्बोदयस्याऽघटनात्, स्फटिका-दाविप परिणामेनैव प्रतिविम्बोद्यसमर्थनात् ; तथापरिणामाभ्यु-पगमे च कुतः कर्तृत्वमस्य न स्यात् ?; इति सिद्धमस्य कर्तृत्वं साक्षा-द्भोक्तृत्वं चेति ॥स्वदेहपरिमाण इस्रनेनाऽपि नैयायिकादिपरिकस्पितं सर्वगतत्वमात्मनो निषिध्यते, तथात्वे जीवतत्त्वप्रभेदानां व्यव-स्थानाप्रसिद्धिप्रसङ्गात् । सर्वगतात्मन्येकत्रैव नानात्मकार्यपरि-समाप्तेः, सक्वन्नानामनःसमायोगो हि नानात्मकार्यम्, तच्चैकत्रापि युज्यते, नभसि नानाघटादिसंयोगवत् । एतेन युगपन्नानाशरीरे-



दृष्टमन्यः प्रतिसन्धानुमहिति अतिप्रसङ्गात् , तदारभ्यत्वे चास्य घटवदव-यविकयातो विभागात् संयोगविनाञ्चाद् विनाञ्चः स्यात् । शरीरपिरणामत्वे चात्मनो मूर्त्तत्वानुषङ्गाच्छरीरेऽनुप्रवेशो न स्यात्, मूर्त्ते मूर्त्तस्यानुप्रवे-शिवरोधात् ; ततो निरात्मकमेवाखिलं शरीरमनुषज्यते । कथंवा तत्प-रिमाणत्वे तस्य बाल्झरीरपिरमाणस्य सतो युवशरीरपिरमाणस्वी-कारः स्यात् ? तत्परिमाणपिरत्यागात्, तदपिरत्यागाद्या । परिल्यागाचेत्, तदा शरीरवत् तस्यानित्यत्वप्रसङ्गात् परलेकाचभावानुषङ्गः । अथापिर-त्यागात्, तन्न, पूर्वपरिमाणापिरत्यागे शरीरवत् तस्योत्तरपरिमाणो-रमस्यनुपपत्तेः । तथा—

"यदि वपुष्परिमाणपवित्रितं वदसि जैनमतानुग ! पृरुषम् । वद् तद्। कथमस्य विखण्डने भवति तस्य न खण्डनडम्बरम् ?"॥१॥ अत्राभिद्ध्महे- यद्भ्यधायि-नन्वात्मनो व्यापकत्वाभाव इत्यादि, तद्सत्यम् , यद् येन संयुक्तं तदेव तं प्रत्युपसर्पतीति नियमासंभवात्; अयस्कान्तं प्रत्ययसस्तेनाऽसंयुक्तस्याऽप्याकषणोपलब्धेः।अथासंयुक्तस्या-ऽप्याकर्षणे तच्छरीरारम्भं प्रत्येकमुखीभूतानां त्रिभुवनोद्रविवरवर्तिपर-माणूनामुपसर्पणप्रसङ्गाद् न जाने कियत्परिमाणं तच्छरीरं स्यादिति चेत्। संयुक्तस्याऽप्याकर्षणे कथं स एव दोषो न भवेत् ? आत्मनो व्यापक-त्वेन सकलपरमाणूनां तेन संयोगात्। अथ तद्भावाविशेषेऽप्यदृष्टवशाद् विवक्षितशरीरोत्पादनानुगुणा नियता एव परमाणव उपसपेन्ति; तदि-तरत्रापि तुल्यम् । यचान्यदुक्तम्-सावयवं शरीरं प्रत्यवयवमनुप्रविश-न्नात्मेत्यादि, तद्प्युक्तिमात्रम्, सावयवयत्वकार्यत्वयोः कथञ्चिदा-त्मन्यभ्युपगमात् । न चैवं घटादिवत् प्राक्पसिद्धसमानजातीयावयवार-भ्यत्वप्रसक्तिः; न खळु घटादाविप कार्ये प्राक्प्रसिद्धसमानजातीय-कपालसंयोगारभ्यत्वं दृष्टम् , कुन्भकारादिव्यापारान्विताद् मृत्पिण्डात् प्रथममेव पृथुबु॰नोदराद्याकारस्याऽस्योत्पत्तिप्रतीतेः । द्रव्यस्य हि पूर्वाकारपरित्यागेनोत्तराकारपरिणामः कार्यत्वम् , तच बहिरिवा-न्तरप्यनुभूयत एव । न च पटादौ स्वावयवसंयोगपूर्वककार्यत्वो-



पलम्भात् सर्वत्र तथाभावो युक्तः, काष्टे लोहलेख्यत्वोपलम्भाद् वज्रेऽपि तथाभावप्रसङ्गात् ; प्रमाणबाधनमुभयत्र तुल्यम् । न चोक्त-ळक्षणकार्यत्वाभ्युपगमेऽप्यात्मनोऽनित्यत्वानुषङ्गात् प्रतिसन्धानाभा-वोऽनुषज्यते, कथश्चिद्नित्यत्वे सत्येवाऽस्योपपद्यमानत्वात् । यचाऽवा-चि-शरीरपरिमाणत्वे चात्मनो मूर्तत्वानुषङ्ग इत्यादि,तत्र किमिदं मूर्त्तत्वं नाम ? असर्वगतद्रव्यपरिमाणत्वं, रूपादिमत्त्वं वा । तत्र नाद्यः पक्षो दोषपोषाय, संमतत्वात् । द्वितीयपक्षस्त्वयुक्तः, न्याप्यभावात् ; न हि यद्सर्वगतं तन्नियमेन रूपादिमदित्यविनाभावोऽस्ति, मनसोऽसर्व-गतत्वेऽपि तद्सम्भवात् । अतो नात्मनः शरीरेऽनुप्रवेशानुपपत्तिर्यतो निरात्मकं तत् स्यात् ; असर्वगतद्रव्यपरिमाणद्यक्षणमूर्तत्वस्य मनो-वत् प्रवेशाप्रतिबन्धकत्वात् ; रूपादिमत्त्वछक्षणमूर्त्तत्वोपेतस्यापि हि जलादेर्भस्मादावनुप्रवेशो न निषिध्यते, आत्मनस्तु तद्रहितस्यापि तत्रासौ प्रतिबध्यत इति महिचित्रम् । यद्प्यवाद्-तत्परिमाणत्वे तस्य बालशरीरपरिमाणस्येत्यादि, तद्प्ययुक्तम्, युवशरीरपरिमाणा-वस्थायामात्मनो वालशरीरपरिमाणपरित्यागे सर्वथा विनाशासम्भ-वात् , विफणावस्थीत्पादे सर्पवत् , इति कथं परलोकाभावोऽनुषज्यते?; पर्यायतस्तस्याऽनित्यत्वेऽपि द्रव्यतो नित्यत्वात्। यचचाजिहप-यदि वपु-ष्परिमाणपवित्रितमित्यादि, तद्प्यपेशलम्, शरीरखण्डने कथञ्चि-त्तत्वण्डनस्येष्टत्वात्, शरीरसंबद्धात्मप्रदेशेभ्यो हि कतिपयात्मप्रदे-ज्ञानां खण्डितशरीरप्रदेशेऽवस्थानमात्मनः खण्डनम्, तच्चात्र विद्यत-एवः अन्यथा शरीरात् पृथग्भूतावयवस्य कम्पोपलिबधर्न स्यात् । न च खण्डितावयवानुप्रविष्टस्यात्मप्रदेशस्य पृथगात्मत्वप्रसङ्गः, तत्रैवानु-प्रवेशात् । न चैकत्र सन्तानेऽनेक आत्मा, अनेकार्थप्रतिभासिज्ञाना-नामेकप्रमात्राधारतया प्रतिभासाभावप्रसङ्गात्, शरीरान्तरव्यव-स्थितानेकज्ञानावसेयार्थसंवित्तिवत् । कथं खण्डिताखण्डिताव-यवयोः संघट्टनं पश्चादिति चेत् ?, एकान्तेन च्छेदानभ्यपगमात्, पद्मनालतन्तुवद्च्लेद्स्यापि स्वीकारात्; तथाभूतादृष्टवञ्चाच्च तत्सं- घट्टनमविरुद्धमेवेति तनुपरिमाण एवाऽऽत्माऽङ्गीकर्तव्यो न व्यापकः। तथा चाऽऽत्मा व्यापको न भवति, चेतनत्वात् , यत्तु नैवं न तच्चेतनं यथा व्योम, चेतनश्चात्मा, तस्माद्व्यापकः । अव्यापकत्वे चाऽस्य तत्रै-वोपलभ्यमानगुणत्वेन सिद्धा शरीरपरिमाणता ॥ प्रतिक्षेत्रं वि-भिन्न इसनेन तु विशेषणेनाऽऽत्माऽद्वैतमपास्तम्। एतदपासनप्रका-रश्च प्रागेव शोक्त इति न पुनरुच्यते ॥ पौद्गछिकादृष्टवानिति नास्ति-कादिमतमत्यसितुम् । तथाहि-नास्तिकस्तावद् नाऽदृष्टमिष्टवान् । स प्रष्टच्य:-किमाश्रयस्य परलोकिनोऽभावात्, अप्रत्यक्षत्वाद्, विचाराक्षम-त्वात्, साधकाभावाद् वाऽदृष्टाभावो भवेत्?। न तावत् प्रथमात्, परलो-किनः प्राक्प्रसाधितत्वात्। नाऽप्यप्रस्यक्षत्वात्, यतस्तवाऽप्रस्थं तत्, सर्व-प्रमातृणां वा । प्रथमपक्षे त्वत्पितामहादेरप्यभावो भवेत् , चिरातीतत्वे-न तस्य तवाऽप्रत्यक्षत्वात् ; तद्भावे भवतोऽप्यभावो भवेदित्रहो ! नवीना वादवैदग्धी । द्वितीयकल्पोऽप्यल्पीयान् , सर्वप्रमातृप्रत्यक्षमदृष्ट-निष्टङ्कानिष्णातं न भवतीति वादिना प्रत्येतुमशक्तेः; प्रतिवादिना तु तदाऽऽकलनकुशलः केवली कक्षीकृत एव । विचाराक्षमत्वमप्य-क्षमम्, कर्कशतकेँ सार्क्यमाणस्य तस्य घटनात् । ननु कथं घटते ? तथाहि-तद्निमित्तं सनिमित्तं वा भवेत् । न तावद्निमित्तम्, सदा सत्त्वासत्त्वयोः प्रसङ्गात् " निसं सत्त्वमसत्त्वं वा हेतोरन्या-नपेक्षणात्"। यदि पुनः सनिमित्तम्, तदाऽपि तन्निमित्तमदृष्टान्तरमेव, रागद्वेषादिकषायकालुष्यम् , हिंसादिकिया वा । प्रथमे पक्षेऽनवस्था-व्यवस्था । द्वितीये तु न कदापि कस्यापि कर्मामावो भवेत्, तद्वेतो-रागद्वेषादिकषायकालुष्यस्य सर्वसंसारिणां भावात् । तृतीयपक्षोऽप्य-पापपुण्यहेतुत्वसंमतयोहिंसाऽर्हत्पृजादिक्रिययोर्व्यभिचार-दर्शनात्-क्रपणपशुपरम्पराप्राणप्रहाणकारिणां कपटघटनापटीयसां पि-त्मातृमित्रपुत्रादिद्रोहिणामपि केषांचिचपळचारुचामरश्वेतातपत्रपात्र-पार्थिवश्रीदर्शनात्, जिनपतिपद्पङ्कजपूजापरायणानां निखिलप्राणि-परम्पराऽपारकरुणाकृपाराणामपि केषांचिद्नेकोपद्रवदारिद्यमुद्राका-

न्तत्वाऽऽछोकनादिति ॥ अत्र त्रूमः-पक्षत्रयमप्येतत् कक्षीक्रियत एव । प्राच्याऽदृष्टान्तरवशगो हि प्राणी रागद्वेषादिना प्राणव्यपरोपणादि कुर्वाणः कर्मणा बध्यते । न च प्रथमपक्षेऽनवस्था दौरूय्याय, मूळक्ष्यकरत्वाभावाद्, वीजाङ्कुरादिसन्तानवत् तत्सन्तानस्याऽनादित्वेनेष्टत्वात् । द्वितीयेऽपि यदि कस्यापि कर्माभावो न भवेद् मा भूत्, सिद्धं तावददृष्टम् । युक्तियते तद्मावोऽपि प्रसाधयिष्यते । तृतीये तु या हिंसावतोऽपि समृद्धः, अईत्युजावतोऽपि दारिद्याऽऽप्तिः; सा क्रमेण प्रागुपात्तस्य पापानुविष्यतः पुण्यस्य, पुण्यानुविष्यतः पापस्य च फळ्म् । तिक्त्रयोपातं तु कर्म जन्मान्तरे फळिष्यतीति नाऽत्र नियतकार्यकारणभावव्यभिचारः । साधकाभावादिष नाऽदृष्टाभावः, प्राक्यसा-धितप्रामाण्ययोरागमाऽनुमानयोस्तस्यसाधकयोभीवात् । तथा च "शुभः पुण्यस्य " " अशुभः पापस्य" इत्यागमः । अनुमानं तु—तुल्यसाधनानां कार्ये विशेषः सहेतुकः, कार्यत्वात् , कुम्भवत् ।

" दृष्टश्च साध्वीसुतयोर्धमयोस्तुल्यजन्मनोः । विशेषो वीर्यविज्ञानवैराग्यारोग्यसंपदाम् " ॥ १ ॥ न चायं विशेषो विशिष्टमदृष्टकारणमन्तरेण । यद् चुर्जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणमिशाः–

"जी तुद्धसाहणाणं फल्ने विसेसी ण सी विणा हेर्ड। कज्जनणओ गोयम! घडोव्य हेऊ य से कम्मं "॥१॥

अथ यथैकप्रदेशसंभवानामि वद्रीकण्टकानां कौटिल्यार्जन्वादिविशेषः, यथा वैकसरसीसंभूतानामि पङ्कणानां नील्यवलणाटलपीतशतपत्रसहस्रपत्रादिभेंदः; तथा शरीरिणामि स्वभावादेवाऽयं विशेषो भविष्यति । तद्शस्यम्, कण्टकपङ्कणादीनामि प्राणित्वेन परेषां प्रसिद्धेसतद्दृष्टान्तावष्टम्भस्य दुष्टत्वात्; आह्रारक्षत-रोहदोहदादिना वनस्पतीनामि प्राणित्वेन तैः प्रसाधनात् ।

१ यस्तुत्यसाधनानां फले विशेषो न स विना हेतुम् । कार्यत्वतः, गौतम! घट इव हेतुश्च स कर्म ॥ १ ॥

अथ गगनपरिसरे मकरकरितुरङ्गकुरङ्गभृङ्गाराङ्गाराद्याकाराननेक-प्रकारान् विभ्रत्यभ्राणि, न च तान्यपि चेतनानि वः संमतानिः तद्वत् तनुभाजोऽपि राजरङ्काद्यः सन्त्वित चेत्। तद्सत् , तेषामपि जगदृदृष्टवशादेव देवपद्वीपरिसरे विचरतां विचित्राकारखीकारात । कश्चायं स्वभावो यद्वशाज्जगद्वैचित्र्यमुच्यते ?। किं निर्हेतुकत्वम्, स्वात्महे-तुकत्वम्, वस्तुधर्मः, वस्तुविशेषो वा। आद्ये पक्षे सदा सत्त्वस्य, असत्त्व-स्य वा प्रसङ्गः । द्वितीये आत्माश्रयत्वं दोषः, अविद्यमानो हि भावात्मा कथं हेतुः स्यात् ?; विद्यमानोऽपि विद्यमानत्वादेव कथं स्वोत्पाद्यः स्यात् ? । वस्तुधर्मोऽपि दृश्यः कश्चित्,अदृश्योवा। दृश्यस्तावद्नुपल-म्भवाधितः । अदृश्यस्तु कथं सत्त्वेन वक्तुं शक्यः ? । अनुमानात् तु तन्निर्णयेऽदृष्टानुमानमेव श्रेयः । वस्तुविशेषश्चेत् स्वभावो भूतातिरिक्तो भूतस्वरूपो वा । प्रथमे मूर्तोऽमूर्तो वा । मूर्तोऽपि दृश्योऽदृश्यो वा । दृर्यस्तावद् दृर्यानुपलम्भवाधितः । अदृर्यस्त्वदृष्टमेव स्वभावभा-षया बभाषे । अमूर्तः पुनः परः परलोकिनः को नामाऽस्तु ?। न चा-दृष्टविघटितस्य तस्य परलोकस्वीकारः, इत्यतोऽप्यदृष्टं स्पष्टं निष्ट-ङ्क्यते । भूतस्वरूपस्तु स्वभावो नरेन्द्रदरिद्रतादिवैसदृश्यभाजोर्थ-मळजातयोद्यत्पादकस्तुल्य एव विलोक्यते, इति कौतस्कुतस्तयोर्विशेषः स्यात् ?। तद्दर्शनात् तत्राऽद्दष्टभूतविशेषानुमानेन नामान्तरति-रोहितमदृष्टमेवानुमितिसिद्धं दृष्टम् ; इतोऽपि-वालशरीरं शरीरा-न्तरपूर्वकम्, इन्द्रियादिमत्त्वात्, तरुणशरीरवत् । न च प्राचीनभ-वातीततनुपूर्वकमेवेदम् , तस्य तद्भवावसान एव पटुपवनप्रेरिता-तितीत्रचिताञ्वलनञ्चालाकलापप्लुष्टतया भस्मसाद्भावाद्पान्तराल-गतावभावेन तत्पूर्वकत्वानुपपत्तेः । न चाऽशरीरिणो नियतगर्भ-देशस्थानप्राप्तिपूर्वकशरीरप्रहो युज्यते, नियामककारणामावात् । स्वभावस्य तु नियामकत्वं प्रागेव व्यपास्तम् । ततो यच्छरीरपू-र्वकं बालशरीरं तत्कर्ममयमिति । पौद्गलिकं चेद्मदृष्टमेष्टव्यम् , आत्मनः पारतन्त्र्यानिमित्तत्वाद् , निगडादिवत् । क्रोधादिना व्यभिचार इति चेत् । न, तस्याऽऽत्मपरिणामरूपस्य पारतन्त्रय-स्वभावत्वात् ; तन्निमित्तमूतस्य तु कर्मणः पौद्गलिकत्वात् । एवं सीधु-स्वादनोद्भवचित्तवैकल्यमिप पारतन्त्र्यमेव, तद्भेतुस्तु सीधु पौद्गलिकमे-वेति नैतेनाऽपि व्यभिचारः । ततो यद् यौगरात्मविशेषगुणलक्षणम् , कापिछैः प्रकृतिविकारस्वरूपम् , सौगतैर्वासनास्वभावम् , ब्रह्मवादि-भिरविद्यास्वरूपं चाऽदृष्टमवादि; तद्पास्तम् । विशेषतः पुनरमीपां नि-षेषो विस्तराय स्यादिति न कृतः ॥ ५६ ॥

अथात्मन एव विशेषणान्तरमाहुः—

## तस्योपात्तपुंस्त्रीशरीरस्य सम्यग्ज्ञानिकयाभ्यां कृत्स्वकर्मक्षयस्वरूपा सिद्धिः ॥ ५७ ॥

तस्याऽनन्तरनिरूपितरूपस्याऽऽत्मनः, उपात्तपुंस्त्रीशरीरस्य स्वी-कृतपुरुषयोषिद्वपुषः, एतेन स्त्रीनिर्वाणद्वेषिणः काष्टाम्बरान् शिक्ष-यन्ति । सम्यग्ज्ञानं च यथावस्थितवस्तुतत्त्वावबोधः, क्रिया च तपश्चरणादिका, ताभ्याम् । ननु सम्यग्दर्शनमपि कुत्स्नकमिक्ष-यकारणमेव । यदाहु:-" सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः " इति, तत् कथमिह नोपदिष्टम् ?। उच्यते । सम्यग्ज्ञानोपादानेनैव तस्याक्षिप्तत्वात्, द्वयोरप्यनयोः सहचरत्वात् । सम्यग्ज्ञानस्य क्रि-यातः पृथगुपादानाद् या किया सम्यग्ज्ञानपूर्विका सैव तत्कारणम्, न पुर्नामध्यात्वमलपटलावलुप्तविवेकविकलानां मिथ्याज्ञानपूर्विका क-न्दफलम्लज्ञैवालकवलनादिका । कुत्स्नस्याऽष्टप्रकारस्यापि, न तु क-तिपयस्य, जीवनमुक्तेरनिभिधित्सितत्वात् । कर्मणो ज्ञानावरणादेरदः-ष्ट्रस्य, न तु बुद्धयादिगुणानामपि, नापि ज्ञानमात्रसंतानस्य । क्षयः सामस्येन प्रलयः स्वरूपं यस्याः सा तथा । एतेन नैयायिक-सौगतोपकल्पितमुक्तिप्रतिक्षेपः । एवंविधा सिद्धिर्मोक्षो भवति । इह केचिज्ज्ञानादेव मोक्षमास्थिषत, तथाह्येते ब्रुवते-सम्यगृज्ञान-मेव फलसंपादनप्रत्यलम् , न क्रियाः अन्यथा मिध्याज्ञानादिष



क्रियायां फलोत्पादप्रसङ्गात् । यदुक्तम्-

"विज्ञप्तिः फल्टरा पुंसां न किया फल्टरा मता। मिथ्याज्ञानात् प्रवृत्तस्य फल्लाऽसंवाददर्शनात् "॥ १॥

तथा--

"श्रियः प्रसूते विपदो रूणिद्ध यशांसि दुग्धे मिलनं प्रमाष्टि । संस्कारशौचन परं पुनीते शुद्धा हि बुद्धिः कुलकामधेतुः " ॥१॥ क्रियावादिनस्तु वदन्ति-क्रियेव फलहेतुर्न ज्ञानम्, भक्ष्यादिविज्ञा-नेऽपि क्रियामन्तरेण सौहित्यादिफलानुस्पादात् । यदवाचि-

"क्रियैव फलदा पुंसां न ज्ञानं फलदं मतम्। यतः स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेत् "॥१॥ तथा–

"शास्त्राण्यधीसाऽपि भवन्ति मूर्खा यस्तु क्रियावान् पुरुषः स विद्वान् । संचिनसतामौषधमातुरं हि न ज्ञानमात्रेण करोत्यरोगम् "॥१॥

अत्र त्रूमहे— यदुक्तम्—सम्यग्ज्ञानमेव फलसंपादनप्रस्रलिमिसादि, तत् 'ज्ञीमस्यमोगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेत्' इत्यनेन कियावादिनेव व्यपास्तम् , इत्युपेक्षणीयमेव । ततः सम्यग्ज्ञानं सम्यक्कियासधीचीनमेव फलिसिद्धिनिबन्धनिमत्यभ्युपगन्तव्यम् ; न तुज्ञानेकान्तः कान्तः । कियेकान्तोऽपि भ्रान्त एव ।'यतः स्त्रीमस्यमेगगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेन्त्र' इति तु न युक्तम्। यतः सम्यग्ज्ञानकारणेकान्तवादिनामयमुपालम्मो न पुनरस्माकम् , सम्यग्ज्ञानिकययोरुभयोरिष परस्परापेक्षयोः कारण्यवस्वीकारात् । न च नितिभ्वनीमोदकादिगोचरायां प्रवृत्तौ तद्विज्ञानं सर्वथा नास्त्येव, यतः क्रियाया एव तत्कारणता कल्प्येत । तद्वोचरविज्ञानसनाथैव तत्र प्रवृत्तिः प्रीतिपरम्परोत्पादनप्रत्यलाः अन्यथोन्मत्तम्भृन्विज्ञतादेरिप प्रौढप्रेमपरायणप्रणयिनीनिविज्ञान्त्रेषिकन्याऽपि तद्वत्यादाय कि न स्यात् ?। अथासौ क्रियेव तत्त्वतो न भवति, सैव हि क्रिया तात्त्वकी या स्वकीयकार्याऽव्यमिचारिणीः इन्त ! तर्हि तदेव तात्त्वकं ज्ञानं यत् स्वकीयकार्याऽव्यमिचारिणीः कथं स्त्रीभक्ष्य-

भोगज्ञ इत्युपालम्भः शोभेत ?। ततः कार्यमर्जयन्ती यथा निश्चयनयेन किया क्रियोच्यते, तथा ज्ञानमिष्; इति कचिद् व्यभिचाराभावाद् द्वयभेवेतत् फलोत्पित्तकारणमनुगुणमिति। अथ भवत्वेतत्कारणिका मुक्तिः, तथापि बुद्धधादीनां नवानामात्मविशेषगुणानां योऽत्यन्तमुच्छेदः, तष्टू-पैव स्वीकर्तव्याः न पुर्नानःशेषकमेश्चयलक्षणा। तथा चानुमानम् न वानामात्मविशेषगुणानां सन्तानोऽत्यन्तमुच्छिद्यते, सन्तानत्वात्, योयः सन्तानः स सोऽत्यन्तमुच्छिद्यते यथा प्रदीपसन्तानः, तथा चायम्, तस्माद्त्यन्तमुच्छिद्यतं इति। " न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहितरित्त", "अशरीरं वा वसन्तं प्रियाप्रिये न स्पृशतः" इत्यादयो वेदान्ता अपि नाहशीमेव मुक्तिमादिशन्ति। अपि च-

"यावदात्मगुणाः सर्वे नोच्छित्रा वासनादयः । तावदात्यन्तिकी दुःखव्यावृत्तिर्न विकल्प्यते ॥ १ ॥ धर्माधर्मनिमित्तो हि संभवः सुखदुःखयोः । मूळभूतौ च तावेव स्तम्भौ संसारसद्मनः ॥ २ ॥ तदुच्छेदे च तत्कार्यशरीराद्यनुपळवात्। नात्मनः सुखदुःखं स्त इत्यसौ मुक्त उच्यते ॥ ३ ॥ इच्छाद्वेषप्रयत्नादि भोगायतनबन्धनम् । डिच्छन्नभोगायतनो नात्मा तैरिप युज्यते ॥ ४ ॥ तदेवं धिषणादीनां नवानामपि मूछतः। गुणानामात्मनो ध्वंसः सोऽपवर्गः प्रतिष्ठितः ॥ ५ ॥ ननु तस्यामवस्थायां कीदृगात्माऽविशव्यते ?। स्वरूपैकप्रतिष्ठानः परित्यक्तोऽखिळेर्गुणैः ॥ ६॥ ऊर्मिषट्कातिगं रूपं तदस्याहुर्मनीषिणः। संसारबन्धनाधीनदु:खक्लेशाद्यदूषितम् "॥ ७॥ ऊर्मयः कामकोधमदगर्वलोभदम्भाः। "प्राणस्य क्षुत्पिपासे द्वे मनसः शोकमूढते । जरामृत्यू शरीरस्य षड्कामरिहतः शिवः "॥ १॥

इति तु पुराणे ॥ अत्र ब्रूमः —यदवादि- सन्तानत्वादिति, तत्र किमिदं सन्तानत्वं नाम ? किमुपादानोपादेयभावप्रबन्धेन प्रवर्तमान-त्वम् , कार्यकारणभावप्रबन्धेन प्रवृत्तिः, अपरापरदार्थोत्पत्तिमात्रता वा । आद्यः पक्षः सावद्यः, आश्रयासिद्धिस्वरूपासिद्धतयोरापत्तेः, बुद्धचादिनवक्षणानामुपादानापादेयभावरूपतया सन्तानस्य सौगताना-मेव संमतत्वात्; आत्मनः समवायिनः, आत्ममनः संयोगादसमवायिनः, अदृष्टादेनिमत्ताच तरात्मगुणोत्पादप्रतिपादनात् । एतेन द्वितीयपक्षोऽपि व्यपास्तः, बुद्धवादिक्षणानां कार्यकारणभावमात्रस्याऽपि तैरस्वी-प्रलयप्रलीनबुद्धवादेरप्यात्मनः पुनर्बुद्धवाद्युत्पादाङ्गीका-रात् । तृतीयपक्षेऽपि व्यभिचारः, अपरापरेषामुत्पादुकानां पट-कटकपाटादीनां सन्तानत्वेऽप्यत्यन्तमनुच्छिरामानत्वात्। अथैकाश्रया-ऽपरापरोत्पत्तिः सन्तानः, ततो नैष दोषः; तर्हि तादृशं सन्तानत्वं प्रदीपे नास्तीति साधनवैकल्यं दृष्टान्तस्यः परमाणुपाकजरूपादिभिश्च व्यभि-चारी हेतु:, तथाविधसन्तानत्वस्य तत्र सद्भावेऽप्यत्यन्तोच्छेदाभावात्। अपि च, संतानत्वमपि भविष्यत्यत्यन्तानुच्छेदश्च, विपर्यये बाधकप्रमाणा-भावात् , इति सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वाद्प्यैनकान्तिकोऽयम्। विरुद्ध-श्च, शब्दबुद्धिविद्युत्प्रदीपादिष्वत्यन्तानुच्छेदवस्वेव सन्तानत्वस्य व्यव-स्थानात् ;शब्दबुद्धिविसुत्प्रदीपादयो हि पर्याया द्रव्यरूपतया स्थास्नव एव. तद्द्रव्याविष्वरभूतं पर्यायान्तरमुत्पादयन्त एव प्रध्वंसन्ते । न पुनरमी-षामत्यन्तमुच्छेदः सूपपादः, उत्पादव्ययघ्रीव्याणां परस्परानिरपेक्षाणां खरविषाणप्रख्यत्वात् । तथाहि - नास्ति कचिद्त्यन्तमुच्छेदः, स्थि-त्युत्पाद्रहितत्वात् , खरविषाणवत् ; इति न प्रस्तुतानुमानाद् बुद्ध्या-दिगुणोच्छेदरूपा सिद्धिः सिध्यति । नापि न ह वै सशरीरस्येतादि-गदितागमात्, शुभाशुभादृष्टपरिपाकप्रभवेन भवसम्भविनी हि प्रियाप्रिये परस्परानुषक्ते अपेक्ष्याऽयं व्यवस्थितः; सकलादृष्टक्ष्यका-रणकं पुनरैकान्तिकात्यन्तिकरूपं केवलमेव प्रियं निःश्रेयसदशा-यामिष्यते, तत् कुतः प्रतिषिष्यते ?। आगमार्थश्चायमित्यमेव सम-

र्थनीयः, यत एतद्र्थानुपातिन्येव स्मृतिरिंप विलोक्यते-"सुखमाल्यन्तिकं यत्र बुद्धिमाह्यमतीन्द्रियम् । तं वै मोक्षं विजानीयाद् दुष्प्रापमकृतात्मभिः " ॥ १ ॥

न चायं सुखशब्दो दुःखाभावमात्रे वर्तनीयः, मुख्यसुख-वांच्यतायां बाधकाभावात् । न च भवदुदीरितो मोक्षः पुंसा-मुपादेयतया संमतः, को हि नाम शिलाशकलकल्पमपगतसकल-सुखसंबदेनस्पर्शमात्मानमुपपादयितुं यतेत ? । सोपाधिकसावधि-कपरिमितानन्दनिष्यन्दात् स्वर्गाद्प्यधिकमनविधकनिरितशयनैस-र्गिकाऽऽनन्दसुन्दरमपरिम्छानतत्संवेदनसामध्ये चतुर्थे पुरुषार्थ-माचक्षते विचक्षणाः । यदि तु जडः पाषाणनिर्विशेष एव तस्यामवस्थायामात्मा भवेत्, तत् कृतमपवर्गेण, संसार एव वर-मस्तुः यत्र तावदन्तराऽन्तराऽपि दुःखकछिषतमपि सुखमुपभुज्यते । चिन्त्यतां तावदिदम्-किमल्पसुखानुभवो भव्यः, उत सर्वसुखोच्छेद ए-व ?। अथास्ति तथाभूते मोक्षे लाभातिरेकः प्रेक्षाणाम् । ते ह्येवं वि-वेचयन्ति-दु:खसंस्पर्शशून्यशाश्वतिकसुखसंभोगासंभवाद् चाऽवदयहातव्यत्वाद् विवेकहानस्य चाशक्यत्वाद् विषमधुनी इवैकत्रा-ऽमत्रे पतिते उमे अपि सुखदुःखे खज्येयातामितिः अतश्च संसाराद् मोक्षः श्रेयान् यत्राऽयमियानतिदुःसहो दुःखप्रवन्धोऽवळुष्यते; वरमि-यती कादाचित्कसुखकणिका सक्ता, न तु तस्याः कृते दुःखभार-इयान् व्यूढ इति । तत्र दुःखसंस्पर्शशून्यशाश्वतिकसुखसम्भोगा-सम्भवादित्यत्र शाश्वतिकमनादिनिधनम् , यद्वाऽऽदिमद्पि प्रध्वं-सनद्पर्यवसानं सुखं विवक्षितम् । तत्राद्पिर्यवसानशून्यं सुखं तावत् प्रेक्षाणामुपादित्सागोचर एव न भवति सदैव प्राप्तत्वात् , इति कुत-स्तद्भावः तत्राऽप्रशृत्तौ प्रेक्षाकारिणां कारणमभिधीयते ? । द्वितीयं तु सुखं भवस्येव तत्प्रवृत्तिनिमित्तम् । न च तस्याऽसंभवः, बाधकप्रमा-णाभावात् । अनन्तं च तत्, तदानीं विनाशकारणाभावात् । तद्वि-नाशकारणं हि कर्म, न च तदानीं तदिस्त, तस्य समूलमुन्मूलित-

मिथ्यात्वाविरतिकषाययोगळक्षणस्य तत्कारणस्याभाः वाच न पुनरिप कर्मनिर्माणम् । कारणाभावात् तादृशसुखोत्पादः-एव नास्तीति चेत्। न, सकलकर्मोपरमस्यैव तत्कारणस्य सद्भाः वात्। यचोक्तम्-विवेकहानस्य चाशक्यत्वादिति, तदेवमेव, सांसारि-कसुखस्यैतादृशत्वात् ; तद्धि मधुद्गिधधाराकरालमण्डलाप्रप्रासवद् दुःखाकरोतीति युक्ता मुमुक्षूणां तिज्जहासा, किन्त्वासन्तिकसुख-विशेषिष्टिप्सूनामेव । ये अपि विषमधुनी एकत्राऽमत्रे संपृक्ते परित्य-ज्येते, ते अपि सुखविशेषिल्सयैव । किञ्च, यथा प्राणिनां संसारा-वस्थायां सुखमिष्टम्, दुःखं चानिष्टम्; तथा मोक्षावस्थायां दुःखनिवृत्ति-रिष्टा, सुखनिवृत्तिस्त्वनिष्टैव । ततो यदि त्वद्भिमतो मोक्षः स्यात्, तदा न प्रेक्षावतामत्र प्रवृत्तिः स्याद्, भवति चेयम् । ततः सिद्धं मोक्षः सुखसंवेदनस्वभावः, प्रेक्षावत्प्रवृत्तिविषयत्वाऽन्यथानुपपत्तेरिति । अथ सुखसंवेदनैकस्वभावो यदि मोक्षः स्यात्, तदा तद्रागेण प्रयतमानो सुसुक्षुर्न मोश्रमधिगच्छेत् ; न हि रागिणां मोश्लोऽस्तीति मोक्षविदः, तस्य बन्धनात्मकत्वात् । तद्युक्तम् । यो हि सुखसाध-नेषु शब्दादिष्वभिष्वङ्गः स रागो बन्धनात्मकः, तस्य विषयार्जनरक्ष-णादिप्रवृत्तिद्वारेण संसारहेतुत्वात् । अनन्ते तु सुखे यद्यपि रागस्त-थाऽप्यसौ सर्वविषयार्जनादि।निवृत्तिमोक्षोपायप्रवृत्त्योरेव हेतुः; अन्यथा तस्य मुखस्य प्राप्तुमशक्यत्वात् । न हि तद् विषयसाध्यम्, नापि तत्क्षीयते, येन विषयसुखार्थीमव पुनः पुनस्तद्ये हिंसादि-ब्वऽपि प्रवर्तेत । तन्न बन्धहेतुर्मुमुक्षोरस्ति रागः, स्प्रहामात्ररूपो Sपि चासौ परां कोटिमारूढस्थास्य निवर्तते, "मोक्षे भवे च सर्वत्र निस्पृ-हो मुनिसत्तमः" इति वचनात्; अन्यथा दुःखनिवृत्त्यात्मकेऽपि मोक्षे प्रयतमानस्य दुःखद्वेषकषायकालुष्यं किं न स्यात् ? । अथ नास्येव मुमुक्षोर्द्वेषः।रागद्वेषौ हि संसारकारणमिति तौ मुमुक्षुर्मुश्चिति, द्वेष्टि च दु:खम्, इति कथिमदं सङ्गच्छेत ? इति चेत्।तदितरत्राऽपि तुल्यम्। इति सिद्धं कृत्सनकर्मक्षयात् परमसुखसंवेदनात्मा मोक्षः, न बुद्ध्यादिविशेष-



गुणोच्छेदरूप इति ॥ अथ दिक्पटाः प्रकटयन्ति-भवत्वेतादशस्तर्पो मोक्षः, स तूपात्तस्त्रीशरीरस्थात्मन इति न मृष्यामहे । न खलु स्नि-यो मुक्तिभाजो भवन्ति । तथा च प्रभाचन्द्र:-स्त्रीणां न मोक्षः, पुरुषेभ्यो हीनत्वाद्, नपुंसकादिवदिति । अत्र ब्रूमः-सामान्येनाऽत्र धर्मित्वेनोपात्ताः स्त्रियः, विवादास्पदीभूता वा । प्राचि पक्षे पक्षेकदे-शे सिद्धसाध्यता, असंख्यातवर्षायुष्कदुष्षमादिकालोत्पन्नतिरश्चीदेव्य-भव्यादिस्त्रीणां भूयसीनामस्माभिरपि मोक्षाभावस्याभिधानात् । द्वितीये तु न्यूनता पक्षस्य, विवादास्पदीभूतेति विशेषणं विना नियत-स्रीलाभाभावात् , प्रकरणादेव तहाभे पक्षोपादानमाप तत एव का-र्वं न स्यात्; तथाऽप्युपादाने नियतस्यैव तस्योपादानमवदातम्; यथा धानुष्कस्य नियतस्यैव छक्ष्यस्योपदर्शनमिति । हेतूकृतः पुरुषाप-कर्षोऽपि योषितां कुतस्यः ? किं सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रयाभावेन, विशि-ष्टसामर्थ्यासत्त्वेन, पुरुषानभिवन्दात्वेन, स्मारणाद्यकर्तृत्वेन, अमहर्द्धि-कत्वेन, मायादिप्रकर्षवत्त्वेन वा । प्राचि प्रकारे कुतः स्त्रीणां रह्नत्र-याभावः ?। स चीवरपरिप्रहत्वेन चारित्राभावादिति चेत्। तद्चतुर-सम् । यतः परिमहरूपता चीवरस्य शरीरसंपर्कमात्रेण, परिभुज्य-मानत्वेन, मूर्च्छोहेतुत्वेन वा भवेत्। प्रथमपक्षे क्षित्यादिना शरीरसं-पर्किणाऽप्यपरिप्रहेण व्यभिचारः । द्वितीयप्रकारे चीवरपरिभोग-स्तासामशक्यत्यागतया, गुरूपदेशाद् वा । नाद्यः पक्षः, यतः संप्रत्यपि प्राणानिप त्यजन्त्यो याः संदृश्यन्ते, तासामैकान्तिकात्यन्तिकानन्द-संपद्धिनीनां बाह्यचीवरं प्रति का नामाशक्यत्यागता ?, नम्रयोगिन्यश्च काश्चिदिदानीमिप प्रेक्ष्यन्त एव । द्वितीयपक्षोऽपि न सूक्ष्मः, यतो विश्वजनीनेन विश्वद्शिना परमगुरुणा भगवता मुमुक्षुपक्ष्मलाक्षीणां यदेव संयमोपकारि, तदेव चीवरोपकरणं " नो कप्पदि निग्गंशीए अचेळाए होत्तए" इलादिनोपदिष्टम् , प्रतिलेखनकमण्डलुप्रमुखवत् , इति कथं तस्य परिभोगात् परिप्रहरूपता ?, प्रतिलेखनादिधर्मोपकरणस्यापि तस्त्रसङ्गात् । तथा च-

"यत् संयमोपकाराय वर्त्तते प्रोक्तमेतदुपकरणम्। धर्मस्य हि तत् साधनमतोऽन्यद्धिकरणमाहाऽर्हन् "।।१॥ उपकारकं हि करणमुपकरणम् , अधिक्रियन्ते घाताय प्राणिनोऽस्मि-त्रिति त्वधिकरणम्। अथ प्रतिलेखनं तावत् संयमप्रतिपालनार्थे भगवतो-पदिष्टम्, वस्त्रं तु किमर्थमिति ?; तदपि संयमप्रतिपाछनार्थमेवेति ब्रूमः, अभिभूयन्ते हि प्रायेणाऽल्पसत्त्वतया विवृताङ्गोपाङ्गसंदर्शनजनितचिन त्तभेदैः पुरुषेरङ्गना अकृतप्रावरणा घोटिका इव घोटकैः। ननु यासा-मतितुच्छसत्त्वानां प्राणिमात्रेणाऽप्यभिभवः, ताः कथं सकछत्रैछोक्या-भिभावककर्मराशिप्रक्षयळक्षणं मोक्षं महासत्त्वप्रसाध्यं प्रसाधयन्तीति चेत् ? । तद्युक्तम् । यतो नात्र शरीरसामर्थ्यमतिरिक्तं यस्य भवति तस्यैव निर्वाणोपार्जनगोचरेण सत्त्वेन भवितव्यमिति नियमः समस्तिः अन्यथा पङ्कवामनात्यन्तरोगिणः पुमांसोऽपि स्त्रीभिरभिभूयमाना दृदयन्ते इति तेऽपि तुच्छशरीरसत्त्वाः कथं तथाविधर्सिद्धिनिब-न्धनसत्त्वभाजो भवेयुः ?। यथा तु तेषां शरीरसामर्थ्यासत्त्वेऽपि मोक्षसाधनसामर्थ्यमविरुद्धम् , तथा स्त्रीणामपि सत्यपि वस्त्रे मोक्षाभ्युपगमे। गृहिणः कुतो न मोक्ष इति चेद्, ममत्वसद्भावाद्। न हि गृही वस्त्रे ममत्वरहितः, ममत्वमेव च परिप्रहः, सति हि ममत्वे नम्रोऽपि परिग्रहवान् भवति, शरीरेऽपि तद्भावात् । आर्थिकायाश्च ममत्वाभावा-दुपसर्गाद्यासक्तिमवाम्बरमपरिप्रहः; न हि यतेरपि प्रामं गृहं वनं वा प्रतिवसतोऽममत्वाद्न्यच्छरणमस्ति । न च निगृहीतात्मनां महा-त्मनां कासाध्वत् कविद्पि मूच्छीऽस्ति ?। तथाहि-

"तिर्वाणश्रीप्रभवपरमप्रीतितीत्रस्युद्दाणां मूर्च्छा तासां कथिमिव भवेत् कापि संसारभागे ? । भोगे रोगे रहिस सजने सज्जने दुर्जने वा यासां स्वान्तं किमिप भजते नैव वैपम्यसुद्राम् "॥ १॥, उक्तं च-"अवि अप्पणो वि देहीम नारयन्ति ममाइयं ति"। एतेन मूर्च्छोहेतुत्वेनेत्यिप पक्षः प्रतिक्षिप्तः, हारीरविश्वावरस्यापि काश्चित् प्रति मुर्च्छाहेतुत्वाभावेन परिमहरूपत्वाभावात्। तन्न सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रया-भावेन स्त्रीणां पुरुषेभ्योऽपकर्षः । नापि विशिष्टसामध्यीसत्त्वेन, यत-स्तदिप तासां किं सप्तमपृथ्वीगमनाभावेन, वादादिलव्धिरहितत्वेन, अ-ल्पश्रुतत्वेन, अनुपस्थाप्यतापाराश्चितकशून्यत्वेन वा भवेत्।न तावदा-द्यः पक्षः, यतोऽत्र सप्तमपृथ्वीगमनाभावो यत्रैव जन्मनि तासां मु-क्तिगामित्वं तत्रैवोच्यते, सामान्येन वा । प्राचि पक्षे चरमशरीरिभिर-नेकान्तः । द्वितीये त्वयमाशयः - यथैव हि स्त्रीणां सप्तमपृथ्वीगम-नसमर्थतीव्रतराञ्चभपरिणामे सामध्याभावादपकर्षः, तथा मुक्तिगमन-योग्योत्कृष्टशुभपरिणामेऽपि; चरमशरीरिणां तु प्रसन्नचन्द्रराजर्षिप्रमु-खाणामुभयत्रापि सामर्थ्यादु नैकत्राऽप्यपकर्षः । तद्युक्तम् । यतो नायमविनाभावः प्रामाणिकः, यदुत्कृष्टाऽशुभगत्युपार्जनसामर्थ्याभावे सत्युत्कृष्ट्रग्रुभगत्युपार्जनसामर्थ्येनाऽपि न भवितव्यम्; अन्यथा प्रकृष्ट-शुभगत्युपार्जनसामध्यीभावे प्रकृष्टाऽशुभगत्युपार्जनसामध्ये नास्तीत्यपि किं न स्थात् ?; तथा चाऽभव्यानां सप्तमपृथ्वीगमनं न भवेत् । अथ वादादिल्रविधरहितत्वेन स्त्रीणां विशिष्ठसामध्योऽसत्त्वम् , यत्र खल्वै-हिकवाद्विकियाचारणादिलन्धीनामि हेतुः संयमविशेषरूपं सामर्थ्य मास्ति, तत्र मोक्षहेतुस्तद्भविष्यतीति कः सुधीः श्रद्दधीत ? । तद्चारु, व्यभिचारात् ; माषतुषादीनां तद्भावेऽपि विशिष्टसामर्थ्योपलब्धेः। न च लब्धीनां संयमाविशेषहेतुकत्वमागामिकम्, कर्मोदयक्षयक्षयोः पश्चमोपशमहेतुकतया तासां तत्रोदितत्वात् । तथा चाऽवाचि-

" उँदयस्ययस्त्रओवसमोवसमसमुख्या बहुप्पगाराओ ।
एवं परिणामवसा छद्धीउ हवन्ति जीवाणं " ॥ १ ॥
चक्रवर्तिवछदेववासुदेवत्वादिप्राप्तयोऽपि हि छ्ट्ययः, न च संयमसद्भावनिबन्धना तस्प्राप्तिः। सन्तुवा तन्निबन्धना छ्ट्ययः, तथापि स्नीषु
तासां सर्वासामभावोऽभिधीयते, नियतानामेव वा। नाद्यः पक्षः, चक्र-

१ उदयक्षयक्षयोपशमोपशमसमुत्था बहुप्रकाराः ।

<sup>ं</sup> एवं परिणामशाद् लब्धयो भवन्ति जीवानाम् ॥ १ ॥

वत्यीदिल्ह्धीनां कासाच्चिदेव तासु प्रतिषेधात्, आमर्थे षध्यादीनां तु भूयसीनां भावात् । द्वितीयपक्षे तु व्यभिचारः, पुरुषाणां सर्ववादादिल्
ब्ध्यभावेऽपि विशिष्टसामध्येसीकारात्, अकेशवानामेव, अतीर्थकरचकवर्त्यादीनामिप च मोक्षसंभवात्। अल्पश्रुतत्वमिप सुक्त्यवाप्त्याऽनुमितिविशिष्टसामध्येमीषतुषादिभिरेवाऽनैकान्तिकभित्यनुद्धोष्यमेव । अनुपस्थाप्यतापाराच्चितकशून्यत्वेनलप्ययुक्तम्, यतो न तिश्रषेधाद् विशिष्टसामध्योभावः प्रतीयते । योग्यतापेक्षो हि चित्रः शास्त्रे विशुद्ध्युपदेशः। उक्तं च-

" संवरनिर्जररूपो बहुप्रकारस्तपोविधिः शास्त्रे ।

रोगचिकित्साविधिरिव कस्यापि कथि च दुपकारी "।। १।। पुरुषानभिवन्द्यत्वमि योषितां नापकर्षाय, यतस्तद्पि सा-मान्येन, गुणाधिकपुरुषापेक्षं वा । आद्येऽसिद्धतादोषः, तीर्थ-करजनन्यादयो हि पुरन्दरादिभिरिप प्रणताः, किमङ्ग ! शेषपु-क्षैः ?। द्वितीये तु शिष्या अध्याचार्यैर्नाभिवन्द्यन्त एवेति त-Sपि ततोऽपक्रष्यमाणत्वेन निवृतिभाजो न भवेयुः; न चैवम्, चण्ड-रुद्रादिशिष्याणां शास्त्रे तच्छ्रवणादिति मूळहेतोर्व्यभिचारः । एतेन स्मारणाद्यकर्तृत्वमपि प्रतिक्षिप्तम् । अथ पुरुषविषयं स्मारणाद्यक-र्तृत्वमत्र विवक्षितं, न तु स्मारणाद्यकर्तृत्वमात्रम् ; न च स्त्रियः कदा-चन पुंसां स्मारणादीन् कुर्वन्तीति नः व्यभिचार इति चेत्, तर्हि पुरुषेति-विशेषणं करणीयम् । करणेऽप्यसिद्धतादोषः, स्त्रीणामपि कासाश्वित पारगतागमरहस्यवासितसप्तधातूनां कापि तथाविधावसरे समुच्छूङ्व-ळप्रवृत्तिपराधीनसाधुस्मारणादेरविरोधात् । अथामहर्द्धिकत्वेन स्त्रीणां पुरुषेभ्योऽपकर्षः। सोऽपि किमाध्यात्मिकीं समृद्धिमाश्रित्य,वाह्यां वा।ना-SSध्यात्मिकीम्, सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रयादेस्तासामपि सद्भावात् । नापि बाह्याम् , एवं हि महत्यास्तीर्थकरादिछक्ष्म्या गणधरादयः, चक्रधरादिछ-क्ष्म्याञ्चेतरक्षत्रियादयो न भाजनम् ; इति तेषामप्यमहर्द्धिकत्वेनापक्रष्य-माणत्वाद् मुक्त्यभावो भवेत्। अथ याऽसौ पुरुषवर्गस्य महती समृद्धिसी- र्थकरत्वछक्षणा, सा स्त्रीषु नास्तीत्यमर्हाद्धकत्वमासां विवक्ष्यते । तदानीम-प्यसिद्धता, स्त्रीणामपि परमपुण्यपात्रभूतानां कासाञ्चित् तीर्थकुत्त्वावि-रोधात्, तद्विरोधसाधकप्रमाणस्य कस्याऽप्यभावात्, एतस्याऽद्यापि वि-वादास्पदःवात्, अनुमानान्तरस्य चाभावात्। मायादिप्रकर्षवत्त्वेनेत्यप्य-शस्यम्, तस्य स्त्रीपुंसयोस्तुल्यत्वेन दर्शनाद्, आगमे च श्रवणात्; श्रूयते हि चरमशरीरिणामपि नारदादीनां मायादिप्रकर्षवत्त्वम् । तन्न पुरुषेभ्यो हीनत्वं स्त्रीनिर्वाणनिषेषे साधीयान् हेतुः। यत्पुनः-निर्वाणकारणं ज्ञा-नादिपरमप्रकर्षः स्त्रीषु नास्ति, परमप्रकर्षत्वात् , सप्तमपृथ्वीगमनकार-णाऽपुण्यपरमप्रकर्षवत् ; इति तेनैवोक्तम् । तत्र मोहनीयस्थितिपरमप्रक-र्षेण स्त्रीवेदादिपरमत्रकर्षेण च व्यभिचारः । नास्ति स्त्रीणां मोक्षः, प-रिम्रहवत्त्वात्, गृहस्थवद्, इत्यपि न पेशलम् ; धर्मोपकरणचीवरस्यापरि-प्रहत्वेन प्रसाधितत्वात्; इति स्त्रीनिर्वाणे संक्षेपेण वाधकोद्धारः। साध-कोपन्यासस्तु-मनुष्यस्त्री काचिद् निर्वाति, अविकलतत्कारणत्वात्, पुरुषवत् । निर्वाणस्य हि कारणमविकलं सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रयम्, तच तासु विद्यते एवेत्यादित एवोक्तम्, इति नासिद्धमेतत्। विपक्षाद् नपुंस-कादेरत्यन्तव्यावृत्तत्वाद् न विरुद्धमनैकान्तिकं वा।तथा मनुष्यस्त्रीजा-ति: कयाचिद् व्यक्त्या मुक्त्यविकलकारणवत्या तद्वती,प्रव्रज्याधिका-रित्वात्, पुरुषवत्। न चैतद्सिद्धं साधनं "गुव्विणी बालवच्छा य प-व्वावेउं न कप्पइ" इति सिद्धान्तेन तासां तद्धिकारित्वप्रतिपाद्नात्, विशेषप्रतिषेधस्य शेषाभ्यनुज्ञानान्तरीयकत्वात् । दृश्यन्ते च सांप्रतम-प्येताः कृतिशरोलुञ्चना उपात्तिपच्छकाकमण्डलुप्रमुखयतिलिङ्गाश्च, इति कुतो नैतासां प्रव्रज्याधिकारित्वसिद्धिः ?, यतो न मुक्तिः स्यात्। इति सिद्धा यथोक्तरूपस्यात्मनो यथोक्तलक्षणा सिद्धिः।

इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यलघुटीकायां नयात्मस्वरूपनिर्णयो नाम सप्तमः परिच्छेदः ॥



# अईम्

# अथाष्टमः परिच्छेदः ।

\*\*

प्रमाणनयतत्त्वं व्यवस्थाप्य संप्रति तत्प्रयोगभूमिभूतं वस्तुनि-र्णयाभिप्रायोपक्रमं वादं वदन्ति-

### विरुद्धयोधेर्मयोरेकधर्मव्यवच्छेदेन स्त्रीकृत-तदन्यधर्मव्यवस्थापनार्थे साधनदूष-णवचनं वादः॥१॥

विरुद्धयोरेकत्र प्रमाणेनाऽनुपपद्यमानोपलम्भयोधर्मयोर्मध्यादिति निर्घारणे षष्टी सप्तमी वा । विरुद्धावेव हि धर्मावेकान्तनित्यत्वकथ-श्विन्नित्यत्वादी वादं प्रयोजयतः, न पुनरितरौ, तद्यथा-पर्यायवद् द्रव्यं गुणवचः; विरोधश्चैकाधिकरणत्वैककालत्वयोरेव सतोः संभवति। अनित्या बुद्धिर्नित्य आत्मेति भिन्नाधिकरणयोः; पूर्वे निष्कियम्, इदानी कियावद् द्रव्यमिति भिन्नकालयोश्च तयोः प्रमाणेन प्रतीतौ विरो-धासंभवात् । अयमेव हि विरोधो यत्प्रमाणेनाऽनुपलम्भनं नाम, अ-न्यथाऽपि तस्याभ्युपगमे सर्वत्र तद्नुषङ्गप्रसङ्गात्, इति विरुद्धत्वान्यथा-नुपपत्तरेकाधिकरणत्वैककालत्वयोरवगतौ । यद् न्यायभाष्ये-"वस्तुध-मांवेकाधिकरणो विरुद्धावेककालावनवसितौ" इति तयोरुपादानम् , तत् पुनरुक्तम्, अपुष्टार्थे वा । यद्प्यत्रैवानवसिताविति, तद्प्यव्यापकम्, यतो वीतरागविषयवादकथायामनवसितत्वसद्भावेऽपि जिगीषुगोचर-वादकथायां तदसद्भावात् । वीतरागवादो ह्यन्यतरसंदेहादपि प्रवर्तते । जिगीषुगोचरः पुनर्वादो न नाम निर्णयमन्तरेण प्रवर्त्तितुमुत्सहते । तथाहि-वादी शब्दादी नित्यत्वं स्वयं प्रमाणेन प्रतीत्येव प्रवर्तमानोऽ-समानप्रतिपक्षप्रतिक्षेपमनोरथोऽहमहमिकयाऽनुमानसुपन्यस्यति; प्र-तिवाद्यपि तत्रैव धार्मणि प्रतिपन्नानित्यत्वधर्मस्त्येव दूषणमुदीर्यतीति

क नाम वादकथाप्रारम्भात् प्रागनवसायस्यावकाराः ? । ततोऽयं सूत्रार्थ:-यावेकाधिकरणावेककाछौ च धर्मौ विरुध्येते, तयोर्म-ध्यादेकस्य सर्वथा नित्यत्वस्य कथंचिन्नित्यत्वस्य वा, व्यवच्छेदेन निरासेन, स्वीकृततदन्यधर्मस्य कथंचिन्नित्यत्वस्य सर्वथा नित्यत्वस्य वा , व्यवस्थापनार्थे वादिनः प्रतिवादिनश्च साधनदूषणवचनं वाद-इत्यभिधीयते । सामर्थ्याच स्वपक्षविषयं साधनम्, परपक्षविषयं तु दूषणम्, साधनदूषणवचने च प्रमाणरूपे एव संभवतः, तदितरयो-स्तयोस्तदाऽऽभासत्वात् ; न च ताभ्यां वस्तु साधियतुं दूषियतुं वा शक्यमिति । नतु यस्मिन्नेव धींमण्येकतरधर्मनिरासेन तदितरधर्म-व्यवस्थापनार्थे वादिनः साधनवचनम् , कथं तस्मिन्नेव प्रतिवादि-नस्तद्विपरीतं दूषणवचनमुचितं स्यात्?, व्याघातात्; इति चेत्। तदसत् , स्वाभिप्रायानुसारेण वादिप्रतिवादिभ्यां तथासाधनदृष-णवचने विरोधाभावात् । पूर्वे हि तावद् वादी स्वाभिप्रायेण साधनम-भिधत्ते, पश्चात् प्रतिवाद्यपि स्वाभिप्रायेण दूषणमुद्भावयति। न खल्वत्र साधनं दूषणं चैकत्रेव धार्मिणि तात्त्विकमस्तीति विवक्षितम् ; किन्तु स्वस्वाभित्रायानुसरणेन वादिप्रतिवादिनौ ते तथा प्रयुक्ताते, इति तथैबोक्ते ॥ १ ॥

अङ्गनियमभेदप्रदर्शनार्थं वादे प्रारम्भकमेदौ वदन्ति-प्रारम्भकश्चात्र जिगीषुः, तत्त्वनिर्णिनीषुश्च ॥ २ ॥

तत्र जिगीषुः प्रसद्ध प्रथमं च वादमारभते, प्रथममेव च तत्त्व-निर्णिनीषुः, इति द्वावय्येतौ प्रारम्भकौ भवतः । तत्र जिगीषोः-

"सारङ्गमातङ्गतुरङ्गपूगाः ! पळाय्यतामाशु वनादमुष्मात् । साटोपकोपस्फुटकेशरश्रीर्भृगाधिराजोऽयसुपेयिवान् यत् " ॥१॥ इस्यादिविचित्रपत्रोत्तम्भनम् । अयि ! कपटनाटकपटो ! सित-पट ! किमेतान् मन्दमेधसस्तपस्विनः शिष्यानळीकतुण्डताण्डवाडम्ब-रप्रचण्डपाण्डिसाविष्कारेण विप्रतारयसि ?; क जीवः ?, न प्रमाण- ष्ट्रमष्ट्रप्प, द्वीयसी परलोकवार्त्तेति साक्षादाक्षेपो वा, न विद्यते निरवचिवचावदातस्तव सद्सि कश्चिद्पि विपश्चिदित्यादिना भूपतेः समुत्तेजनं चः इत्यादिवादारम्भः । तत्त्वनिर्णिनीपोस्तु सम्ब्रचारिन् ! शब्दः किं कथिचद् नित्यः स्याद् नित्य एव वेति संश्योपक्रमो वा, कथिचद् नित्य एव शब्द इति निर्णयोपक्रमो वा इत्यादिरूपः। वचनव्यक्ती स्त्रेष्वतन्त्रे, क्वचिदेकस्मित्रपि प्रौढे प्रतिवादिनि बह्वोऽपि संभूय विव-देरन् जिगीषवः, पर्यनुयुजीरंश्च तत्त्वनिर्णनीषवः, स च प्रौढत-येव तांस्तावतोऽप्यभ्युपैति, प्रत्याख्याति च, तत्त्वं चाच्छे । किं-चिदेकमपि तत्त्वनिर्णनीषु बह्वोऽपि तथाविधाः प्रतिवोधयेयुः। इत्यनेक्कवादिकृतः, स्त्रीकृतश्च वादारम्भः संगृद्धते ॥ २ ॥

तत्र जिगीषोः खरूपमाहु:-

### स्त्रीकृतधर्मव्यवस्थापनार्थं साधनदृषणाभ्याः परं पराजेतुमिच्छुर्जिगीषुः ॥ ३ ॥

स्वीक्ठतो धर्मः शब्दादेः कथिष्वद् निस्यत्वादिर्यः, तस्य व्यवस्थापनार्थम् , यस्तामध्यीत् तस्यैव साधनं परपश्चस्य च दृषणम् , ताभ्यां
कृत्वा परं पराजेतुमिच्छुर्जिगीषुरिस्यर्थः । एतेन यौगिकोऽप्ययं जिगीषुशब्दो वादाधिकारिनिरूपणप्रकरणे योगरूढं इति प्रदर्शितम् ॥ ३ ॥
अथ तत्त्वनिर्णिनीषोः स्वरूपं निरूपयन्ति-

तथैव तत्त्वं प्रतितिष्ठापियपुस्तत्त्वनिर्णिनीषुः ॥ हे ॥
तथैव स्वीकृतधर्मव्यवस्थापनार्थे साधनदूषणाभ्याम् , श्रव्यादेः
कथिवद् निटात्वादिरूपं वत्त्वम् , प्रतिष्ठापियतुमिच्छुस्तत्त्वनिर्णिनीषुतिटार्थः ॥ ४ ॥

अस्यैवाङ्गेयत्तावैचिञ्यहेतवे भेदाबुपदर्शयन्तिअयं च द्वेधा स्वात्मिनि परत्र च ॥ ५ ॥
अयमिति तत्त्विर्गिणनीषुः, कश्चिद् खळु सन्देहाबुपहतचेतो-

वृक्तिः स्वात्मनि तत्त्वं निर्णेतुमिच्छति, अपरस्तु परानुमहैकरसिकतया परंत्र तथा; इति द्वेधाऽसौ तत्त्वनिर्णमीषुः। सर्वोऽपि च धात्वर्थः करोत्यर्थन व्याप्त इति स्वात्मनि परंत्र च तत्त्वनिर्णयं चिकीषुरित्यर्थः। अध परं प्रति तत्त्वनिर्णमीषोरप्यस्य तिर्णयोपजनेन जयधोषणामुद्धोषयन्त्रेव सभ्या इति चेत्, ततः किम् १। जिगीषुता स्वादिति चेत्, कथं यो यदिनच्छः स तदिच्छः परोक्तिमात्राद् भवेत् १। तत् किं नासौ जयमञ्जते १, बादमञ्जते। न च तमिच्छति च, अञ्जते चेति किमिष कैतवं तवेति चेत्, स्यादेवम्, यद्यनिष्टमिष न प्राप्येत। अवलोक्यन्ते चानिष्टान्यप्यनुकूछप्रतिकृत्रदेवोपकिरितानि जनैरुपभुष्यमानानि शतशः फलानि। तिद्विमिह रहस्यम्-परोपकारैकपरायणस्य कस्यचिद् वादिवृन्दारकस्य परंत्र तत्त्वनिर्णनीषोरानुषङ्गिकं फलं जयः, मुख्यं तु परतत्त्वाववोधनम्। जिगीषोस्तु विपर्ययं इति ॥ ५॥

स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीषुमुदाहरन्ति-

आद्यः शिष्यादिः ॥ ६ ॥

आद्य इति स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषुरित्यर्थः। आदिम्रहणादिहोत्त-रत्र च सत्रह्मचारिसुहृदादिरादीयते ॥ ६॥

परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुमुदाहरन्ति-

द्वितीयो गुर्वादिः॥ ७॥

द्वितीय इति परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुः ॥ ७ ॥ द्वितीयस्य भेदावभिद्धति-

अयं द्विविधः क्षायोपशमिकज्ञानशाली

केवली च ॥ ८॥

अयमिति परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुर्गुर्वादिः, ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः क्षयोपशमेन निर्वृत्तं ज्ञानं मतिश्रुतावधिमनःपर्यायरूपं व्यस्तं समस्तं का यस्यास्ति स तावदेकः; द्वितीयस्तु तस्यव श्रयेण यज्ञनितं केवलज्ञानं सद्वाम्। तदेवं चस्वारः प्रारम्भकाः – जिगीषुः, स्वात्मित तस्वनिर्णिनीषुः, परत्र तस्वनिर्णिनीषु च क्षायोपशिमकज्ञानशालिकेवलिनाविति। तस्वम्मिर्णनीपाई ये भेदप्रभेदाः प्रदक्षिताः, न ते जिगीषोः सर्वेऽपि संभवन्ति। तथाहि – कश्चिद् विपश्चिदात्मानं जेतुमिच्छति । न च केवली परं पराजेतुमिच्छति, बीतराग्रत्वात् । गौडद्रविद्वादिभेदस्तु नाङ्गानियम् सभेदोपयोगी, प्रसञ्जयित चानन्त्यम्; इति पारिशेष्यात् क्षायोपशिमकः ज्ञानशाली परत्र जिगीषुर्भवतीत्येकरूप एवासौ न भेदप्रदर्शनमईति । यो च परत्र तस्वनिर्णनीषोभेदावुक्तौ, न तो द्वाविप स्वात्मिन तस्विनिर्णनीषोभेदावुक्तौ, न तो द्वाविप स्वात्मिन तस्वनिर्णनीषाः संभवतः, निर्णातसमस्ततस्वज्ञानशालिनः केवलिनः स्वान्सिन तस्वनिर्णयेच्छानुपपत्तेः, इति पारिशेष्यात् क्षायोपशिकज्ञान्वानेव स्वात्मित तस्वनिर्णनीषुर्भवतिस्यसावप्येकरूप एवेति ॥ ८ ॥

वादिप्रतिवादिनोहिस्तिप्रतिहस्तिन्यायेन प्रसिद्धेर्यावद् बादिनः, सावद् वैव प्रतिवादिभिरिप भवितन्यम् ? इत्याहु:-

#### एतेन प्रत्यारम्भकोऽपि व्याख्यातः॥ ९॥

आरम्भकं प्रति प्रतीपं चाऽऽरभमाणः प्रत्यारम्भकः, सोऽयमेतेन प्रारम्भकभेद्मभेद्मरूपणेन व्याख्यातः । प्रद्शितभेद्मभेदः सहृद्यैः स्वयमवगन्तव्यः । एवं च प्रत्यारम्भकस्यापि जिगीषुप्रभृतयश्चत्यारः प्रकारा भवन्ति । तत्र यद्यायेकैकशः प्रारम्भकस्य प्रत्यारम्भकेण सार्ध खादे षोडश भेदाः प्रादुर्भवन्ति, तथापि जिगीषोः स्वात्मनि तत्त्वनि-र्विनीषुणा, स्वात्मनि तत्त्वनिणिनीषुणा च, केविखनश्च केविखना सह् वादो न संभवत्येवः इति चतुरो भेदान् पातयित्वा द्वाद्येव तेऽत्र ग-ण्यन्ते । तद्यथा-वादी जिगीषुः, प्रतिवादी तु जिगीषुः स्वात्मनि तत्त्व-निर्णिनीषुनं, पत्र तत्त्वनिर्णिनीषुः क्षायोपश्चामकज्ञानशाळी, केवळी च । तथा वादी स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीषुः, प्रतिवादी तु जिगीषुनं स्वा-स्मानि तत्त्वनिर्णिनीषुनं, परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुः क्षायोपश्चामकज्ञानशाळी, केवळी च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुः क्षायोपश्चामकज्ञानशाळी, केवळी च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुः क्षायोपश्चामकज्ञानशाळी, प्रतिवादी तु जिगीषु:, स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषु:, परत्र तत्त्वनिर्णिनीषु: क्षायोपशमिकज्ञानशाली, केवली च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्णिनीषु: केवली च प्रतिवादी तु जिगीषु:, स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषु:, परत्र तत्त्वनिर्णिनीषु: क्षायोपशमिकज्ञानशाली, केवली च । एवमेते चत्वारश्चतुष्काः षोडश । नव्यपलक्षितेषु चतुषु पातितेषु द्वादश भवन्ति—

"अङ्गनैयत्यनिश्चिसै वादे वादफलार्थिभिः।
द्वादशैवाऽवसातव्या एते भेदा मनस्विभिः"॥ १॥९॥
अङ्गनियममेव निवेदयन्ति–

तत्र प्रथमे प्रथमतृतीयतुरीयाणां चतुरङ्ग एव, अन्यतमस्याऽप्यङ्गस्यापाये जयपराजयव्यव-स्थादिदौःस्थ्यापत्तेः ॥ १० ॥

उक्तेभ्यश्चतुभ्यः प्रारम्भकेभ्यः प्रथमे जिनीषौ प्रारम्भके सित प्रथमस्य जिनीषौरेव, तृतीयस्य परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुभेदस्य क्षायोषश्चानिकज्ञानशालिनः तद्भेदस्य तृरीयस्य केविलनश्च प्रयारम्भकस्य प्रतिवानिकश्चतुरङ्ग एव प्रकरणाद् वादो भवति । वादिप्रतिवादिरूपयोरङ्गयोरमावे वादस्यानुत्यःनोपहत्तवेव, इति तयोरयत्नसिद्धत्वेऽप्यपराङ्गद्धयस्यावश्चममावप्रदर्शनार्थं चतुरङ्गत्वं विधीयते । प्रसिद्धं च सिद्धांश्चित्रित्यावान्त्यः प्रतीयते तावति शब्दस्यामिषेव व्यापार इति "निःशेषच्युतन्वन्त्म्मावप्रदर्शनार्थं च्याप्तम् । यथा शब्दे हि समुवारिते यावानर्यः प्रतीयते तावति शब्दस्यामिषेव व्यापार इति "निःशेषच्युतन्वन्त्म्म्" इद्यादौ वाच्य एवकोऽर्थं इति प्रत्यवस्थितं प्रति द्वावेतावर्थौ वाच्यः प्रतीयमानश्चर्यवेवरूपतया वाच्यस्य सिद्धत्वेऽपि प्रतीयमानपार्थक्यसिद्धयर्थं द्वित्वविधानम् । तत्र वादिप्रतिवादिनोरभावे वाद एव न संभवति, दूरे जयपराजयव्यवस्था; इति स्वतःसिद्धावेव तौ । तत्र च वादिवत् प्रतिवःद्यपि चेजिनीषुः, तदानीमुभाभ्यामिष परस्परस्य शाह्यकछद्ददिन्जैयपराजयव्यवस्थाविलोपकारिणो निवारणार्थं लामान्यस्य क्षाह्यकछद्ददिन्जैयपराजयव्यवस्थाविलोपकारिणो निवारणार्थं लाभान्यस्य

चर्थं वाऽपराङ्गद्वयमप्यवद्यमपेक्षणीयम् । अथ तृतीयस्तुरीयो वाऽसौ स्यात्, तथाऽप्यनेन जिगीपोर्वादिनः शाट्यकछहाचपोहाय, जिगीपुणा च प्रारम्भकेण छाभपूजाख्यात्यादिहेतवे तदपेक्ष्यत एवेति सिद्धैन चतुरङ्गता । स्वात्मित तत्त्वनिर्णिनीपुस्तु जिगीपुं प्रति वादितां प्रतिवादितां च न प्रतिपद्यते, स्वयं तत्त्वनिर्णयानिभमाने पराववो-धार्थं प्रवृत्तेरभावात्, तस्मात् तत्त्वनिर्णयासम्भवाद्यः इति नायभिहोत्त-रत्र च निर्विद्यते ॥ १० ॥

अन्यैव नीत्या जिगीषुमिव खात्मित तत्त्वीर्नाणनीषुमिप प्रत्यस्य वादिता प्रतिवादिता वा न सङ्गच्छत इति पारिशेष्यात् वृतीयवुरी-ययोरेवास्मिन् वादः सम्भवतीति वृतीयस्य तावदङ्गीनयममभिद्धते— द्वितीये तृतीयस्य कदाचिद् द्यङ्गः, कदाचित् त्र्यङ्गः॥११॥

स्वात्मित तत्त्वनिर्णिनीषौ वादिनि समुपक्षिते सित तृतीयस्य परत्र तत्त्वनिर्णिनीषोः क्षायोपशिमकज्ञानशालिनः प्रतिवादिनः, कदाचिद् ब्रङ्गो वादो भवति, यदा जयपराजयादिनिरपेक्षतयाऽपेक्षितस्तत्वाववोधो वादिनि प्रतिवादिना कर्त्तुं पार्यते, तदानीमितरस्य सभ्यसभापतिरूपस्राऽङ्गद्वयस्यानुपयोगात् । न झनयोः स्वपरोपकारायैव
प्रवृत्तयोः शाठ्यकलहादिलामादिकामभावाः सम्भवन्ति । यदा
पुनकत्ताम्यताऽपि क्षायोपशिमकज्ञानशालिना प्रतिवादिना न कथंचित्तत्त्वनिर्णयः कर्तुं शक्यते, तदा तन्निर्णयार्थमुमाभ्यामिष सभ्यानामपेक्ष्यमाणत्वात् कल्रहलाभाद्यभिप्रायाभावेन सभापतरनपेक्षणीयत्वात् च्यङ्गः ॥ ११ ॥

द्वितीय एव वादिनि चतुर्थस्याङ्गनियममाहु:-

# तत्रैव द्यङ्गस्तुरीयस्य ॥ १२ ॥

तत्रैव द्वितीये स्वात्मित तत्त्वनिर्णिनीषौ वादिनि, तुरीयस्य परत्र तत्त्वनिर्णिनीषोः केवलिनः प्रतिवादिनः, द्यङ्ग एववादः, तत्त्वनिर्णाय-कत्वाभावासभवन सभ्यानामभिद्धितदिशा सभापतेश्चाऽनपेक्षणात्॥१२॥ नृतीयेऽङ्गनियममाहु:-

तृतीये प्रथमादीनां यथायोगं पूर्ववत् ॥ १३ ॥

परत्र तत्त्वांनांणनीषौ क्षायोपशमिकज्ञानशालिनि वादिनि, निवेदितरूपाणां प्रथमदितीयतृतीयतुरीयाणां प्रतिवादिनाम्, उक्तयुक्त्येव
प्रथमस्य चतुरङ्गः, द्वितीयतृतीययोः कदाचिद् ब्यङ्गः, कदाचित् ज्यङ्गः,
तुरीयस्य तु द्वयङ्ग एव वादो भवति । निःसीमा हि मोहहतकस्य महिमा, इति कश्चिदात्मानं निर्णाततत्त्वमिव मन्यमानः समप्रपदार्थपरमार्थद्विति केविलन्यपि तन्निर्णयोपजननार्थे प्रवर्तत इति न कदाचिद्सम्भावना, भगवांस्तु केवली प्रवलक्ष्यपार्यपूष्परूपूरितान्तःकरणत्या तमप्यवबोधयतीति को नाम नानुमन्यते ? ॥ १३ ॥

परोपकारैकपरायणस्य भगवतः केविलनः संभवन्यपि परत्र तस्वनिर्णिनीषा न केवलकलावलेकितसकलवस्तुतया कृतकृत्ये केविलिनि विलसितुमुत्सहत इति प्रथमादीनां त्रयाणामेवाङ्गनिय-ममाहः—

### तुरीये प्रथमादीनामेवम् ॥ १४ ॥

परत्र तत्त्विर्ताणनीषौ केविलिन वादिनि, प्रथमद्वितीयनृतीया-नामेविमिति पूर्ववत् प्रथमस्य चतुरङ्गः, द्वितीयनृतीययोस्तु ब्यङ्ग-एव वादो भवतीत्यर्थः।

"प्रारम्भकापेक्षतया यदेवमङ्गव्यवस्था लभते प्रतिष्ठाम्।

संचिन्त्य तस्मादमुमादरेण प्रलारभेत प्रतिभाप्रगल्भः "।।१॥१४॥ चतुरङ्गो बाद इत्युक्तम्, कानि पुनश्चत्वार्यङ्गानि ? इत्याहु:-

चादिप्रतिवादिसभ्यसभापतयश्चत्वार्यङ्गानि ॥ १५ ॥

स्पष्टम् ॥ १५ ॥ अथैतेषां छक्षणं कर्म च कीर्तयन्ति-

प्रारम्भकप्रत्यारम्भकावेव मह्यप्रतिमव्छन्यायेन

### वादिप्रतिवादिनौ ॥ १६॥

यौँ तौ प्रारम्भकप्रसारम्भकौ पूर्वमुक्तौ, तावेव परस्परं वादि-प्रतिवादिनौ व्यपदिक्येते; यथा द्वौ नियुध्यमानौ महप्रतिमहा-विति ॥ १६ ॥

प्रमाणतः स्वपक्षस्थापनप्रतिपक्षप्रतिक्षेपावनयोः

### कर्म॥ १७॥

वादिना प्रतिवादिना च स्वपक्षस्थापनं परपक्षप्रतिक्षेपश्च दितयमिप कर्तव्यम्, एकतरस्यापि विरहे तत्त्वनिर्णयानुत्पत्तेः । अत एव
स्वपक्षेत्यादिद्विवचनेनोपकम्यापि कर्मेत्येकवचनम्, यथेन्धनध्मानाधिश्रयणादीनामन्यतमस्याप्यपाये विक्वित्तेरिनष्पत्तेः सर्वेषामिप पाकइत्येकतया व्यपदेश इति । स्वपक्षस्थापनपरपक्षप्रतिक्षेपयोः समासेन निर्देशः कचिदेकप्रयत्ननिष्पन्नताप्रत्यायनार्थम् । यदा हि निमृत्तायां प्रथमकक्षायां प्राप्तावसरायां च द्वितीयकक्षायां प्रतिवादी न
किञ्चद् वदति, तदानीं प्रथमकक्षायां स्वदर्शनानुसारेण सत्यमाणोपकमत्वे स्वपक्षस्थापनमेव परपक्षप्रतिक्षेपः; यदा वा विरुद्धत्वादिकमुद्भावयेत्, तदा परपक्षप्रतिक्षप एव स्वपक्षसिद्धिः; इति समासेऽपि तुल्यकक्षताप्रदर्शनार्थमितरेतरयोगद्वन्द्वः। यथा स्वपक्षः स्थाप्यः,
न तु सर्वत्र पारिशेष्यात् परितोषिणा भवितव्यम्।

"मानेन पक्षप्रतिपक्षयोः क्रमात् प्रसाधनक्षेपणकेल्किर्मठौ । बादेऽत्र मह्नप्रतिमह्ननीतितो वदन्ति वादिप्रतिवादिनौ बुधाः"॥१॥१७॥

वादिप्रतिवादिसिद्धान्ततत्त्वनदीष्णत्वधारणा-बाहुश्रुत्यप्रतिभाक्षान्तिमाध्यरथ्यैरुभयाभि-

मताः सन्याः ॥ १८ ॥

नदीष्ण इति कुशलः, प्राधान्यख्यापनार्थं वादिप्रतिवादिसिद्धा-न्ततत्त्वनदीष्णत्वस्य प्रथमं निर्देशः। न चेतद् बहुश्रुतत्वे सत्यवश्यं भावि, तस्यान्यथापि भावात्,अवश्यापेक्षणीयं चैतत्, इतरथा वादिप्रतिवादि-प्रतिपादितसाधनदूषणेषु सिद्धान्तसिद्धत्वादिगुणानां तद्वाधितत्वादिदो-षाणां चावधारियतुमशक्यत्वात् । सत्यप्येतस्मिन् धारणामन्तरेण न स्वावसरे गुणदोषावबोधकत्वमिति धारणाया अभिधानम् । कदाचिद् वादिप्रतिवादिभ्यां स्वात्मनः प्रौढताप्रसिद्धये स्वस्वसिद्धान्ताप्रतिपादि-तयोरिप व्याकरणादिप्रसिद्धयोः प्रसङ्गतः प्रयुक्तोद्भावितयोर्विशेषलक्षण-च्युतसंस्कारादिगुणदोषयोः परिज्ञानार्थं वाहुश्रुत्योपादानम् । ताभ्यामेव स्वस्वप्रतिभयोत्प्रेक्षितयोस्तत्तद्गुणदोषयोर्निणयार्थे प्रतिभायाः प्रतिपा-द्नम्। वादिप्रतिवादिनोर्मध्ये यस्य दोषोऽनुमन्यते स यदि कश्चिद् कदा-चित् परुषमप्यभिद्धीत, तथापि नैते सभासदः कोपपिशाचस्य प्रवेशं स-हन्ते, तत्त्वावगमञ्याघातप्रसङ्गादिति श्वान्तेरुक्तिः । तत्त्वं विदन्तोऽपि पक्षपातेन गुणदोषौ विपरीताविप प्रतिपाद्येयुरिति माध्यस्थ्यवचनम् । एभिः षड्भिर्गुणैरुभयोः प्रकरणात् वादिप्रतिवादिनोरभिष्रेताः सभ्या भवन्ति । सभ्या इति बहुवचनं त्रिचनुरादयोऽमी प्रायेण कर्तव्या इति ज्ञापनार्थम् , तद्भावेऽपि द्वावेको वाऽसौ विधेयः ॥ १८ ॥

वादिप्रतिवादिनोर्यथायोगं वादस्थानककथाविशे-षाङ्गीकारणाऽप्रवादोत्तरवादिनिर्देशः, साधकबा-धकोक्तिगुणदोषावधारणम्, यथावसरं तत्त्व-प्रकाशनेन कथाविरमणम्, यथासंभवं स-भायां कथाफलकथनं चैषां कर्माणि ॥ १९॥

यत्र स्वयमस्वीक्वतप्रतिनियतवादस्थानको वादिप्रतिवादिनौ समु-पतिष्ठेते, तत्र सभ्यास्तौ प्रतिनियतं वादस्थानकं सर्वानुवादेन दूष्या-नुवादेन वा, वर्गपरिहारेण वा वक्तव्यमित्यादियोऽसौ कथाविशेषस्तं चाङ्गीकारयन्ति, अस्याप्रवादोऽस्य चोत्तरवाद् इति च निर्दिशन्ति, वादिप्रतिवादिभ्यामभिहितयोः साधकवाधकयोग्गुणं दोषं चावधार-यन्ति । यदैकतरेण प्रतिपादितमपि तत्त्वं मोहाद्दभिनिवेशाद् वाऽन्य-तरोऽनङ्गीकुर्वाणः कथायां न विरमति, यदा वा द्वाविप तत्त्वपरा-ङ्गुखमुदीरयन्तौ न विरमतः, तदा तत्त्वप्रकाशनेन तौ विरमयन्ति । यथायोगं च कथायाः फळं जयपराजयादिकमुद्बोषयन्ति, तैः खळुद्बो-

"सिद्धान्तद्वयवेदिनः प्रतिभया प्रेम्णा समालिङ्गिता-स्तत्तच्छास्त्रसमृद्धिवन्धुरिथयो निष्पक्षपातोदयाः। क्षान्त्या धारणया च रिक्तितहृदो बाढे द्वयोः समाताः

सभ्याः शम्भुशिरोनदीशुचिशुमैर्छभ्यास एते बुषैः"॥१॥१९॥ प्रज्ञाज्ञैश्वर्यक्षमामाध्यस्थ्यसंपन्नः सभापतिः ॥२०॥

यदायुक्तलक्ष्मणानां सभ्यानां शाख्यं न संभवति, तथापि वादिनः प्रतिवादिनो वा जिगीषोस्तत् संभवत्येवेति सभ्यानपि प्रति विप्रतिपत्तौ विधीयमानायां नाऽप्राज्ञः सभापितस्तत्र तत्समयोष्यितं तथा तथा विवेक्त्वस्त्यम्, न चासौ सभ्यैरिप बोधियतुं शक्यते । स्वाधिष्ठतवसुन्धरायामस्कृरिताऽऽञ्जेश्वयों न स कलहं न्यपोहितुसुत्सहते, ज्रत्पन्नकोपाहि पार्धिवा यदि न तत्फलसुपदर्शययुः, तदा निदर्शनमिकिचित्कराणां स्युः, इति सफले तेषां कोपे वादोपमर्द एव भवेदिति । कृतपक्षपाते च सभा पतौसभ्या अपि भीतभीता इवैकतः किलकलङ्कः, अन्यतश्रालिन्वतपक्ष्मपातः प्रतापप्रज्ञाधिपतिः सभापितिरिति 'इतस्रत्मितो न्याद्यः' इति नयेन कामिप कष्टां दशामाविरोयुः, न पुनः परमार्थं प्रथितुं प्रभवेयुः, इत्युक्तं प्रज्ञाऽऽज्ञैश्वर्यक्षमामाध्यस्थ्यसंपन्न इति ॥ २०॥

वादिसभ्याभिहितावघारणकलहव्यपोहादिकं चास्य कर्म ॥ २१ ॥

बादिभ्यां सभ्येश्चाभिहितस्याऽर्थस्याऽवधारणम्, वादिनोः कछह्-

व्यपोहो यो येन जीयते स तस्य शिष्य इत्यादेवीदिप्रतिवादिभ्यां प्रति-ज्ञातस्यार्थस्य कारणा, पारितोषिकवितरणादिकं च समापतेः कर्म । "विवेकवाचस्पतिरुच्छिताज्ञः क्षमान्वितः संहृतपक्षपातः । समापतिः प्रस्तुतवादिसभ्येरभ्यभ्येते वादसमर्थनार्थम्"॥१॥२१॥

अथ जिनीषुवादे कियत्कक्षं वादिप्रतिवादिभ्यां वक्तव्यमिति निर्णेतुमाहु:-

सजिगीषुकेऽसिन् यावत्सभ्यापेक्षं स्फूर्तौ वक्तव्यम्॥

सह जिगीषुणा जिगीषुभ्यां जिगीषुभिर्वा वर्तते योऽसौ तथा तस्मिन् वादे, वादिप्रतिवादिगतायाः स्वपक्षसिद्धिपरपक्षप्रतिक्षेपविष-यायाः शक्तेरशक्तेश्च परीक्षणार्थे यावत् तत्रभवन्तः सभ्याः किलाऽपेक्ष-न्ते, तावत् कक्षाद्वयत्रयादि स्फूत्तौं सत्यां वादिप्रतिवादिभ्यां वक्तव्यम्। ते च वाच्यौचित्यपरतन्त्रतया कदाचित् काचित् कियद्प्यपेक्षन्ते इति नास्ति कश्चित् कक्षानियमः । इह हि जिगीपुतरतया यः कश्चिद् विप-श्चित् प्रागेव पराक्षेपपुरःसरं वादसङ्ग्रामसीन्नि प्रवर्तते, तस्य स्वयमेव वाद्विशेषपरिप्रहे, तद्परिप्रहे सभ्यैस्तत्समर्पणे वाऽप्रवादेऽधिकारः। तेन सभ्यसभापतिसमञ्ज्ञमञ्जोभेण प्रतिवादिनमुद्दिश्याऽवश्यं स्वसिद्धान्त-बुद्धिवैभवानुसारितया साधु साधनं खपक्षसिद्धयेऽभिधानीयम्। अथ क्षीभादेः कुतोऽपि प्रागेवाऽसौ वक्तुमशक्तो भवेत्, तदानीं दूरीकृतस-मस्तमत्सरविकारैः सभासारैकभयोरपि वस्तुव्यवस्थापनदूषणशक्तिप-रीक्षणार्थं तदितरस्याप्रेवादेऽभिषेकः कार्यः । अथ वादिनस्तूष्णीम्भावा-देव पराजितत्वेन कथापरिसमाप्तेः किमितरस्यायवादाभिषेकेण ?, इति चेत्। स्यादेतत्, यदि प्रतिवादिनोऽपि पक्षो न भवेत्, सति तु तस्मिन् वादीव तमसमर्थयमानोऽसौ न जयित, नापि जीयते, भौढिपद्र्शनार्थे त तद्गृहीतमुक्तमप्रवादमङ्गीकुर्वाणः ऋाघ्यो भवेत्। उभावप्यनङ्गीकुर्वाणौ त भङ्गयन्तरेण वादमेव निराकुरुत इति तयोः सभ्यैः सभावहिर्भाव-एबाऽऽदेष्टन्यः । तत्र वादी स्वपश्चविधिमुखेन वा, परपश्चप्रातिषेधमुखेन वा साधनमभिद्धीत, यथा-जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमत्त्वान्यथातु-पपत्तेरिति, नेदं निरात्मकं तत एवेति । अत्र च यद्यप्यर्थान्तराद्यभि-धानेऽपि वस्तुनः साधनदूषणयोरसंभवाद् न कथोपरमः, तथापि परा-र्थानुमाने वक्तुर्गुणदोषा अपि परीक्ष्यन्त इति न्यायात् स्वात्मनोऽऋा-घ्यत्वविघाताय यावदेवावदातं तावदेवाभिधातव्यम् । अन्यथा शब्दा-निस्यत्वं साधियतुकामस्य 'प्रागेव नाभिप्रदेशात् प्रयक्षप्रेरितो वायुः प्राणो नामोर्ध्वमाकामन्तुरःप्रभृतीनां स्थानानामन्यतमस्मिन् स्थाने प्रयत्नेन विधार्थते, स विधारमाणः स्थानमभिहन्ति, तस्मात् स्थानाद् ध्वनिरुत्पद्यते ' इत्यादिशिक्षासूत्रोपदिष्टशन्दोत्पत्तिस्थानादिनिरूपणां क-र्णकोटरप्रवेशप्रक्रियां च प्रकाश्य य एवंविधः शब्दः सोऽनित्यः कृतकत्वादिति हेतुमुपन्यस्य पुनः पटकुटादिदृष्टान्तमुत्पत्त्यादिमुखेन वर्णयतः प्रथमकक्षेव न समाप्येत, कुतः प्रतिवादिनोऽवकाशः?। कि अ, परप्रतिपत्तये वचनमुचार्यत इति यावदेव परेणाऽऽकाङ्कितम्, तावदेव युक्तं वक्तुम् । लोकेऽपि वादिनोः करणावतीर्णयोरेकः स्वकीयकुलादि-वर्णनां कुर्वाणः पराक्रियते, प्रकृतानुगतमेवोच्यतामिति चानुशिष्यते । किं पुनस्तद्वदातम् ? इति चेत्, यसित्रभिहिते न भवति मनागिप स-चेतसां चेतिस क्वेशलेशः; एते हि महात्मानो निष्पतिमप्रतिभाप्रेयसी-परिशीछनसुकुमारहृद्याः स्वल्पेनाप्यर्थान्तरादिसंकीर्तनेन प्रकृतार्थ-श्रीतपत्तौ विश्रायमानेन न नाम न हिश्यन्ति । तेन खखदर्शनानु-सारेण साधनं दूषणं चाऽर्थान्तरन्यूनक्विष्टतादिदोषाऽकछषितं वक्तन्यम्। तत्रार्थान्तरं प्रागेवाऽभ्यधायि। न्यूनं तु नैयायिकस्य चतुरवयवाद्यनुमान-मुपन्यस्यतः । क्रिष्टं यथा-यत् कृतकं, कृतकश्चायं, यथा घटः, तस्माद्-नित्यसत्तत्त्वित्यम्, कृतकत्वाच्छन्दोऽनित्य इत्यादि न्यवहितसंबन्धम्। नेयार्थ यथा-शब्दांऽनित्यो द्विकत्वादिति, द्वौ ककारौ यत्रेति द्विकशब्दे-न कृतकशब्दो लक्ष्यते, तेन कृतकत्वादित्यर्थः । व्याकरणसंस्कारहीनं यथा-शब्दोऽनित्यः कृतकत्वस्मादिति। असमर्थं यथा-अयं हेतुर्ने स्वसा-ध्यगमक इत्यर्थेनाऽसौ स्वसाध्यघातक इति । अश्लीलं यथा-नोदनार्थे

चकारादिपदम् । निरर्थकं यथा-शब्दो वै अनियः कृतकत्वात खल्विति । अपरामृष्टविधेयांशं यथा-अनित्यशब्दः कृतकत्वादिति, अत्र हि शब्दस्याऽनित्यत्वं साध्यं प्राधान्यात् पृथग् निर्देश्यम्, न तु समासे गुणीभावकाळुष्यकळङ्कितमिति । पृथग्निर्देशेऽपि पूर्वमनुवाद्यस्य राब्द-स्य निर्देशः शस्यतरः, समानाधिकरणतायां तद्नुविधेयस्यानिस्यत्वस्या-.ऽळच्यास्पदस्य तस्य विधातुमशक्यत्वादित्यादि । तदेवमादि वदन् वादी समाऋष्यते नियतमऋष्यतया । प्रतिवादिना तु स्वस्यानुषङ्गिक-ऋाध्यत्वसिद्धये तत्प्रकाश्य साधनदूषणे यह्नवता भाव्यम्, नतु तावतैव स्वात्मनि विजयश्रीपरिरम्भः संभावनीयः। प्रकटिततीर्थान्तरीयकल-.ङ्कोऽकलङ्कोऽपि प्राह-वादन्याये दोषमात्रेण यदि पराजयप्राप्तिः पुनरु-क्तवच्छृतिदुष्टार्थदुष्टकल्पनादुष्टाद्योऽस्ङ्कारदोषाः पराजयाय कल्पेर-क्रिति। नतु वादी साधनमभिधाय कण्टकोद्धारं कुर्वीत वा, न वा?, का-मचार इत्याचक्ष्महे । तत्राऽकरणे तावद् न गुणो न दोषः । तथाहि-स्वप्रैाढेरप्रदर्शनाद् न गुणः,परानुद्भावितस्थैव दूषणस्यानुद्धाराच न दोषः; चद्गावितं हि दूषणमनुद्धरन् दुष्येत । अथ कथं न दोषः?, यतः सत्य-पि हेतोः सामर्थ्ये तद्प्रतिपादनात् संदेहे पारब्धासिद्धिः, इसवस्यकर-णीयं दृषणोद्धरणंमिति चेत् । कस्यायं सन्देहः? वादिनः, प्रतिवादिनः, सभ्यानां वा । न तावद् वाद्निः, तस्यासत्यपि सामर्थ्ये तन्निर्णयाभि-मानेनैव प्रवृत्तेः, किं पुनः सति प्रतिवादिसभ्यसंदेहापोहाय तु सामर्थ्य प्रमाणेनैव प्रदर्शनीयम् ?। तत्रापि प्रमाणान्तरेण सामर्थ्याप्रदर्शने संदेह:, प्रदर्शने तु तत्रापि प्रमाणान्तरेण तत्प्रदर्शनेनाऽनवस्था । अथ यथा स्वार्थानुमाने हेतोः साध्यमध्यवसीयते, हेतोश्च प्रसक्षादिभिः अतिपत्तिः, न चाऽनवस्था, तथा परार्थानुमानेऽपीति चेत् , तर्हि यथा प्रत्य-क्षादे: कस्यचिद्भ्यासद्शायां स्वतःसिद्धप्रमाणतयाऽक्षेक्षितसामध्येप्र-दुर्शनस्यापि गमकत्वम्, एवमन्ततो गत्वा कस्याचित् परार्थानुमानस्या-पि तथैव तदवश्यमभ्युपेयम्; इति गतं सामर्थ्यप्रदर्शननियमेन । अथ

<sup>,</sup> भ चोचनसित्यर्थः।

यत्रानभ्यासद्शायां परतः प्रामाण्यसिद्धिः; तत्र तत्प्रदर्शनीयमेवेति चेत् , यदि न प्रदर्शते किं स्यात् ?, ननूक्तमेव-संदेहात् प्रारब्धासिद्धिः, इति चेत्। तर्हि यथा सद्पि सामर्थ्यमप्रदर्शितं न प्रतिवादिना प्रती-यते, तद्वत् संदेहोऽपि प्रतिवादिगतोऽप्रदर्शितः कथं वादिना प्रती-येत ?। स्वबुद्धयोत्प्रेक्ष्यत इति चेत्, इतरेणापि यदि तत्सामर्थ्य स्वबुद्धयैवोत्प्रेक्ष्येत, तदा किं क्षूणं स्यात् ? । अथ वादिनः साधनसम-र्थनशक्ति परीक्षितुं न तदुत्येक्यते, तर्हि प्रतिवादिनो दूषणशक्ति परीक्षितुमितरेणापि न संदेहः स्वयमुखेक्ष्यते । अथ द्वितीयकक्षायां दूषणान्तरवत् संदेहमपि प्रदर्शयन् स्फोरयत्येव दूषणशक्तिं प्रतिवादी, इति चेत्। तर्हि वाद्यपि तृतीयकक्षायां दूषणान्तरवत् संदेहमपि व्यपो-हमानः किं न समर्थनशक्तिं व्यक्तीकरोति ?। किञ्च, केनचित् प्रका-रेण सामर्थ्यप्रदर्शनात् कस्यचित् संदेहस्यापोहेऽपि तस्य प्रकारान्तरेण संभवतोऽनपोहं कथं प्रारब्धसिद्धिः ?; विप्रतिपत्तेरिव संदेहस्यापि ह्यप-रिमिताः प्रकाराः, इति कियन्तस्ते स्वयमेवाशङ्क्याऽऽशङ्क्य शक्याः पराकर्त्तुम् ?। न च प्रदर्शितेऽपि सामर्थ्ये स्वपक्षैकपक्षपातिनोऽस्य विश्रम्भः संभवति, येन प्रारब्धमवबुध्येत । दृश्यन्ते हि साधन-मिव तत्समर्थनमपि कद्र्थयन्तः प्रतिवादिनः, इति साधनमभिधाय सामध्याऽप्रदर्शनेऽपि दोषाभावात् स्थितमेतद्करणे न गुणो न दोष-इति । करणे तु यदेव संदेहस्य विवादस्य वा भवेदास्पदम्, तस्यैवोद्धारं कुर्वाणः समलंकियते प्रौढतागुणेन, यदुद्धरेत् तत्संदिग्धमेव विवा-दापन्नमेव चोद्धरेदित्यवमवधार्यते, न तु यावत् संदिग्धं विवादा-पन्नं वा तावत् सर्वमुद्धरेदेवः असंख्याता हि सन्देहविवादयोर्भेदाः, कस्तान् कार्त्स्न्येन ज्ञातुं निराकर्तुं वा शक्तुयात् ?। इति यावत्तेभ्यः प्र-सिद्धिः प्रतिभा वा भगवती प्रदर्शयति, तावदुद्धरणीयम्, तद्धिकोद्धार-करणे त कद्रथ्यते सिद्धसाधनाभिधानादिदोषेण । सिद्धमपि साध-यंत्र कदा नामायं वावदूको विरमेदिति सत्यं व्याकुलाः साः, एकेन प्रमाणेन समर्थितस्यापि हेतोः पुनः समर्थनाय प्रमाणान्तरोपन्यास-

प्रसङ्गात्, साध्यादेरप्येवम्,इति न काश्चिद्मुष्य सीमानमालेकयामः। तेन सिद्धस्य समर्थनमनर्थकत्वाद् न कर्तव्यम्। 'सिद्धसाध्यसमुचारणे सिद्धं साध्यायोपदिश्यते' इति न्यायात् साध्यसिद्धये त्वभिधानमस्या-वर्यमुपेयम्, अपरथा ह्यसिद्धमसिद्धेन साधयतः किं नाम न सिद्धथे-त् ?। यत्र तु सिद्धत्वेनोपन्यस्तस्यापि सिद्धत्वं संदिग्धं विवादाधि-रूढं वा भवेत्, तत्र तत्समर्थनं सार्थकमेव । ततः स्थितमेतद् यो यत् सिद्धमभ्युपैति, तं प्रति न तत्साधनीयमिति । बौद्धो हि मीमांस-कं प्रत्यनितः शब्दः सत्त्वात्, इसमिधायोभयसिद्धस्यार्थक्रिया-कारित्वरूपस्य सत्त्वस्यासिद्धत्वमुद्धरन् न कमप्यर्थे पुष्णाति, केवछं सिद्धमेवार्थं समर्थयमानो न सचेतसामादरास्पदम् । अनैकान्ति-कत्वं पुनराशङ्क्योद्धरत्रिधरोपयति सरसे सभ्यचेतिस स्वप्रौढिवङ्ग-रीम्। तदिह यथा-कश्चित् चिकित्सकः कुतश्चित् पूर्वरूपादेः संभाव्य-मानोत्पत्ति दोषं चिकित्सति, अन्यः कश्चिदुत्पन्नमेव, कश्चित्त्वसंभाव्य-मानोत्पत्तितयाऽनुत्पन्नतया च निश्चिताभावम् , इत्येते त्रयोऽपि यथो-त्तरमुत्तममध्यमाधमाः; तद्वद्वाद्यप्येकः कथित्रदाशङ्क्यमानोद्गावनं दोषं समुद्धरित, अपरः परोद्धावितम्, अन्यस्त्वनाशङ्क्यमानोद्धावन-मनुद्भावितं चेति, एतेऽपि त्रयो यथोत्तरमुत्तममध्यमाधमा इति परमार्थः।

"स्वपक्षसिद्धये वादी साधनं प्रागुदीरयेत्। यदि प्रौढिः प्रिया तत्र, दोषानपि तदुद्धरेत्" ॥१॥ इति संप्रहस्कोकः।

हितीयकक्षायां तु प्रतिवादिना स्वात्मनो निर्दोषत्वसिद्धये वादि-वद्वदातमेव वक्तन्यम् । द्वयं च विधेयम्-परपक्षप्रतिक्षेपः, स्वपक्षसि-द्विश्च । तत्र कदाचिद् द्वयमप्येतदेकेनैव प्रयत्नेन निर्वच्येते, यथा-नित्यः शन्दः क्रतकत्वात् , इत्यादौ विरुद्धोद्धावने, परप्रहरणेनैव परप्रा-णव्यपरोपणात्मरक्षणप्रायं चैतत् प्रौढतारूपप्रियसखीसमन्वितासेव विज्यश्रियमनुषञ्जयति । असिद्धताशुद्भावने तु खपक्षसिद्धये सा- धनान्तरमनित्यः शब्दः सत्त्वादित्युपाददानः केवलामेव तामव-लम्बते । तद्प्यनुपाददानस्त्वसिद्धतायुद्भावनभूतं ऋाष्यतामात्रमेव प्राप्नोति, न तु प्रियतमां विजयश्रियम्। यदुद्यनोऽप्युपादिशत्-वादि-वचनार्थमवगम्याऽनुद्य दृषयित्वा प्रतिवादी स्वपक्षे स्थापनां प्रयु-जीत, अप्रयुजानस्तु दृषितपरपश्चोऽपि न विजयी, ऋाध्यस्त स्यात , आत्मानमरक्षन परघातीव वीर इति । तद्यदीच्छेत प्रौढता-न्वितां विजयश्रियम् , तत्राऽप्रयत्नोपनतां तयोः प्राणभूतां हेतो-र्विरुद्धतामवधीरयेत् , निपुणतरमन्विष्य सित संभवे तामेव प्रसा-धयेत् । न च विरुद्धत्वमुद्भाव्य स्वपक्षसिद्धये साधनान्तरमभिद-धीत, व्यर्थत्वस्य प्रसक्तेः । एवं तृतीयकक्षास्थितेन वादिना विरुद्ध-त्वे परिहृते चतुर्थकक्षायामपि प्रतिवादी तत्परिहारोद्धारमेव विद्-धीत, न तु दूषणान्तरमुद्भाव्य स्वपक्षं साधयेत्, कथाविरामाभावप्र-सङ्गात् । नित्यः शब्दः कृतकत्वात्, इत्यादौ हि कृतकत्वस्य विरुद्धत्व-मुद्रावयता प्रतिवादिना नियतं तस्यैवाऽनित्यत्वसिद्धौ साधनत्व-मध्यवसितम् , अत एव न तदाऽसौ साधनान्तरमारचयति । स चे-द्यं चतुर्थकश्चायां तत्परिहारोद्धारमनवधारयन् प्रकारान्तरेण पर-पक्षं प्रतिक्षिपेत् ; स्वपक्षं च साधयेत् , तदानीं वादिना तद्दूषणे कृते स पुनरन्यथा समर्थयेत्; इत्येवमनवस्था । किञ्च, एवं चेत् प्रतिवादी विरुद्धत्वोद्धावनमुखेनाऽनित्यत्वसिद्धौ स्वीकृतमपि कृतकत्वं हेतुं परि-हृत्य सत्त्वादिरूपं हेत्वन्तरमुररीकुर्यात् , तदा वाद्यपि नित्यत्वसिद्धौ तमुपात्तं परित्यज्य प्रत्यभिज्ञायमानत्वादि साधनान्तरमभिद्धानः कथं वार्येत ?, अनिवारणे तु सैवानवस्था सुस्थायते । तिदृद्मिह रह-स्यम्-उपक्रान्तं साधनं दूषणं वा परित्यज्य नापरं तदुदीरयेदिति। विरुद्धत्वोदुभावनवत् प्रत्यक्षेण पक्षवाधोद्भावनेऽप्येकप्रयत्ननिर्वत्र्ये एव परपक्षप्रतिक्षेपस्वपक्षसिद्धी । कदाचिद् भिन्नप्रयत्ननिर्वर्त्ये एते संभवतः. तत्र चायमेव क्रमः-प्रथमं परपक्षप्रतिक्षेपः, तद्त् स्वप-क्षसिद्धिरिति। यथा-नित्यः शब्दश्राक्षुषत्वात्, प्रमेयत्वाद् वा; इत्युक्तेऽ- सिद्धत्वानैकान्तिकत्वाभ्यां परपक्षं प्रतिक्षिपेत् , अनित्यः शब्दः इत-कत्वात्, इत्यादिना च प्रमाणेन स्वपक्षं साधयेत् । नतु न परं निगृह्य स्वपक्षसिद्धये साधनमिधानार्हम्, पराजितेन सार्धं विवादाभावात्; न खलु छोकेऽपि कृतान्तवक्षान्तरसंचारिणा सह रणो दृष्टः श्रुतो वेति । तत् किमिदानीं द्वयोजिगीषतोः कचिदेशे राज्याभिषेकाय स्वीकृत-विभिन्नराजवीजयोरेकश्चेदन्यतरं निहन्यात्, तदा स्वीकृतं राजवीजं न तत्राभिषिञ्चेत् ?, तद्यमेव ह्यसौ परं निहतवान् । अकल्डङ्कोऽप्य-भ्यधात्—

" विरुद्धं हेतुमुद्भाव्य वादिनं जयतीतरः । आभासान्तरमुद्भाव्य पक्षसिद्धिमपेक्षते" ॥ १ ॥ इति ।

परपश्चं च दूषयन् यावता दोषविषयः प्रतीयते, तावदतु-बदेत्, निराश्रयस्य दोषस्य प्रत्येतुमशक्यत्वात् । न च सर्व दोषविषय-मेकदैवाऽनुवदेत्; एवं हि युगपद् दोषाभिधानस्य कर्तुमशक्यत्वात्, क्रमेण दोषवचने कार्ये । ततो निर्धाय पुनः प्रकृतदोषविषयः प्रदर्शनीयः, अप्रद्शिते तिस्मन् दोषस्य वक्तुमशक्यत्वात् , तथा च द्विरतुवादः स्यात् , तत्र च प्राक्तनं सर्वानुभाषणं व्यर्थमेव भवेदिति । अनुवादश्चा-ऽनित्यः शब्दः कृतकत्वादित्युक्ते कृतकत्वादित्यसिद्धो हेतुः, कृतकत्व-मसिद्धम् , असिद्धोऽयं हेतुरित्येवमादिभिः प्रकारैरनेकधा संभवति । अथ दूषणमेकमनेकं वा कर्त्त्वयेत्, किमत्र तत्त्वम् १। पर्षदिजिज्ञासायामेकमेव, तस्मादेव परपक्षप्रतिश्वेषस्य सिद्धोद्धितीयादिद्योषाभिधानस्य वैय-ध्यति , तिज्ञज्ञासायां च संभवे यावत्स्फूर्त्यनेकमपि प्रौढिप्रसिद्धेः, इति वृमः ।

" दूषणं परपक्षस्य स्वपक्षस्य च साधनम् । प्रतिवादी द्वयं कुर्योद् भिन्नाभिन्नप्रयत्नतः " ॥ १ ॥ इति संग्रहस्कोकः ।

तृतीयकक्षायां तु वादी द्वितीयकक्षास्थितप्रतिवादिप्रदार्शेतदृष-णमदृषणं कुथात्, अप्रमाणयेच प्रमाणम्, अनयोरन्यतरस्यैव करणे वादाभासप्रसङ्गात् । उदयनोऽप्याह्-तापि प्रतिपक्षसाधनमनिर्वर्त्व प्रथमस्य साधनत्वाविस्थितिः, शिङ्कतप्रतिपक्षत्वादितिः अदूषयंस्तु रिक्षतस्वपक्षोऽपि न विजयी, ऋाष्यस्तु स्याद्, विश्वतपरप्रहार इव तमप्रहरमाण इति चेति । न च प्रथमं प्रमाणं दूषितत्वात् परित्यज्य परोदीरितं च प्रमाणं दूषियत्वा स्वपक्षसिद्धये प्रमाणान्तरमाद्रियेत, कथाविरामाभावप्रसङ्गादित्युक्तमेव । अत एव स्वसाधनस्य दूषणातु-द्धारे परसाधने विरुद्धत्वोद्धावनेऽपि न जद्व्यवस्थाः तदुद्धारे तु तदुद्धावनं सुतरां विजयायेति को नाम नानुमन्यते । सोऽयं सर्व-विजयभ्यः ऋाव्यते विजयो यत्परोऽङ्गीकृतपक्षं परि यात्य स्वपक्षा-राधनं कार्यत इति । वादी तृतीयकक्षायां प्रतिवादिप्रदर्शितं दूषणं दूषयेत्, पूर्वं प्रमाणं चाप्रमाणयेदिति । एवं चतुर्थपश्चमकक्षादाविष स्वयमेव विचारणीयम् ॥ २२ ॥

अथ तत्त्विनिर्णनीषुवादे कियत्कक्षं वादिप्रतिवादिभ्यां वक्तव्यमिति निर्णेतुमाहः-

## उभयोस्तत्त्वनिर्णिनीषुत्वे यावत् तत्त्वनिर्णयं यावत्स्फूर्ति च वाच्यम् ॥ २३ ॥

एकः स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषुः; परख्च परत्र, ह्रौ वा परस्परम्, इत्येवं द्वाविष यदा तत्त्वनिर्णिनीषू भवतस्तदा यावता तत्त्वस्य निर्णयो भवित, तावत् ताभ्यां स्फूर्तौ सत्यां वक्तव्यम्; अनिर्णये वा यावत् स्फुरित ताबद् वक्तव्यम् । एवं च स्थितमेतत्-

"स्वं स्वं दर्शनमाश्रित्य सम्यक् साघनदृष्णैः। जिनीपोर्निणिनीपोर्वा वाद् एकः कथा भवेत् ॥ १ ॥ भङ्गः कथात्रयस्याऽत्र निम्रदृस्याननिर्णयः। श्रीमदुरत्नाकरप्रन्थाद् घीघनैरवधार्यताम् ॥ २ ॥

यत:--

प्रमेयरत्नकोटीभिः पूर्णो रत्नाकरो महान्।

#### प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कार:-

१८६

तत्रावतारमात्रेण वृत्तेरस्याः कृतार्थता" ॥ ३ ॥ प्रमाणे च प्रमेये च बाळानां बुद्धिसिद्धये । किश्चिद् वचनचातुर्यचापलायेयमाद्धे ॥ १॥ न्यायमार्गादतिकान्तं किञ्चदत्र मतिश्रमात्। यदुक्तं, तार्किकैः शोध्यं तत् कुर्वाणैः कृपां मयि ॥ २ ॥ आशावासःसमयसमिधां संचयैश्रीयमाने स्त्रीनिर्वाणोचितशुचिवचश्चातुरीचित्रभानौ । प्राजापत्यं प्रथयति तथा सिद्धराजे जयश्री-र्यस्योदाहं व्यधित स सदा नन्दताद् देवसूरिः॥ ३॥ प्रज्ञातः पद्वेदिभिः स्फुटदृशा संभावितस्तार्किकैः कुर्वाणः प्रमदाद् महाकविकथां सिद्धान्तमार्गाध्वगः। दुर्वाद्यङ्कुशदेवसूरिचरणाम्भोजद्वयीषट्पदः श्रीरत्नप्रमसूरिरल्पतरधीरेतां व्यधाद् वृत्तिकाम् ॥ ५ ॥ वृत्तिः पश्च सहस्राणि येनेयं परिपठ्यते । भारती भारती चाऽस्य प्रसर्पन्ति प्रजल्पतः ॥ ६ ॥ इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकारूयलघुटीकायां वादस्वरूपनिर्णयो नामाष्ट्रमः परिच्छेदः ।

॥ तत्समाप्तौ च समाप्तेयं रत्नाकरावतारिकाऽऽख्यलघुटीका ॥

